

# ਸਿਖਾਂ ਵਿਚ ਕੁਰਬਾਨੀ ਕਿਉਂ ਨਹੀਂ ਰਹੀ?

🔹 ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ

ਇ ਸ ਵੇਲੇ ਸਿੱਖਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਰੋਲੇ ਨੇ ਆ ਥਾਂ ਲੀਤੀ ਹੈ। ਇਕ ਹਿੱਸਾ ਤਾਂ ਗਰ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਤੇ ਨਿਸ਼ਚੇ ਭਰੋਸੇ ਵਾਲਾ ਹੈ ਅਰ ਤਨ ਮਨ ਧਨ ਗਰ ਅਰਪਨ ਕਰਨੇ ਪੁਰ ਤਿਆਰ ਬਰ ਤਿਆਰ ਹੈ, ਅਰ ਇਸ ਗਲ ਪੂਰ ਅਮਲ ਕਰਦਾ ਹੈ- ਪਾਇ ਗਹੇ ਜ਼ਬ ਤੇ ਤਮਰੇ ਤਬ ਤੇ ਕੋਉ ਆਂਖ ਤਰੇ ਨਹੀਂ ਆਨ੍ਯੋ'। ਇਨ੍ਹਾਂ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਦੋ ਹਿੱਸੇ ਹਨ: ਇਕਨਾਂ ਵਿਚ ਸਹਾਰੇ ਦਾ ਮਾਦਾ ਮੁਲੋਂ ਨਹੀਂ, ਦੁਜਿਆਂ ਵਿਚ ਸਹਾਰਾ ਤੇ ਬਰਦਾਸ਼ਤ ਹੈ। ਦਸਰਾ ਹਿੱਸਾ ੳਹ ਹੈ ਕਿ ਹਨ ਤਾਂ ਕੇਸ਼ਾਧਾਰੀ, ਗੁਰੂ ਮੁਹਾਰਾਜ ਨੂੰ ਮੰਨਦੇ ਬੀ ਹਨ। ਪਰ ਕੇਵਲ ਰਸਮ ਮਾਤ, ਉਂਞ ਅਨਮਤਾਂ ਦੇ ਗੋਲੇ ਬਣ ਰਹੇ ਹਨ।.....ਇਹਨਾਂ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਹੈ, ਕੋਈ ਕੋਈ ਕੰਮ ਬੀ ਸਿਖਾਂ ਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਅੰਦਰੋਂ ਝਕਾਉ ਹੋਰ ਹੋਰ ਮਤਾਂ ਵੱਲ ਹਨ। ਇਹ ਲੋਕ ਸਿੰਘ ਧਰਮ ਨਾਲ ਐਤਨੀ ਮੁਖ਼ਾਲਫਤ ਕਰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਤਰੱਕੀ ਦੀ ਰਕਾਵਟ ਦਾ ਢੇਰ ਸਾਰਾ ਕਾਰਨ ਏਹੋ ਹਨ।.....ਤੀਸਰਾ ਸਿੱਖਾਂ ਦਾ ਉਹ ਹਿੱਸਾ ਹੈ. ਜੇ ਸਿਖੀ ਅਰ ਪਰਾਣੀਆਂ ਬੇਮਤਲਬ ਚਾਲਾਂ

### ਇਸ ਅੰਕ ਵਿਚ

- ਕਿਸੁ ਭਰਵਾਸੈ ਬਿਚਰਹਿ ਭਵਨ 3
- ਰਿਪੋਰਟ ਸਾਹਿਤਕ ਮਿਲਣੀ 4
- ਸ਼ਹੀਦ ਬਾਬੂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ... 5
- Motherly Affection 7
- 100 ਸਾਲ ਪਹਿਲਾਂ
  10
- 🔹 ਸ਼ਬਦ ਵਿਆਖਿਆ 👘 🚺

ਨੂੰ ਗੁੰਨ੍ਹਕੇ ਖਿਚੜੀ ਬਣਾਇਆ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਚੌਥੇ ਓਹ ਹਨ ਜੋ ਜਿਹਾ ਵੇਲਾ ਦੇਖਦੇ ਹਨ ਤੇਹੋ ਜਿਹੇ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਆਪਣਾ ਅਨੰਦ ਲੈ ਲੈਂਦੇ ਹਨ, ਸਿਖੀ ਅਸੂਲਾਂ ਦੀ ਪਰਵਾਹ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਰਾਮ ਰੋਲੇ ਵਿਚ ਪੰਥ ਦੀ ਤਰੱਕੀ ਰੁਕਦੀ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਪੰਥ ਦੀ ਤਰੱਕੀ ਕੇਵਲ ਕੁਰਬਾਨੀ ਨਾਲ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ, ਅਰ ਕੁਰਬਾਨੀ ਉਪਰ ਲਿਖੀ ਰੋਲੇ ਦੀ ਦਸ਼ਾ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀ।

ਕਰਬਾਨੀ ਕੌਣ ਕਰੇ ਤੇ ਕਿਉਂ ਕਰੇ ? ਸਿੱਖ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਸਿਖੀ ਦੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਨਾਲ ਭਰੇ ਹੋਏ ਸੋਮੇ ਦੇ ਤਿਹਾਏ ਨਹੀਂ ਸਮਝਦੇ, ਸਿੱਖ ਸਿੱਖੀ ਦੇ ਸ਼ੁਕਰ ਗੁਜ਼ਾਰ ਨਹੀਂ, ਸਗੋਂ ਸਿਖ ਰਹਿਣੇ ਵਿਚ ਇਹ ਸਮਝਦੇ ਹਨ ਕਿ ਅਸੀਂ ਗਰ ਪਰ ਹਸਾਨ ਕਰ ਰਹੇ ਹਾਂ। ਇਹੋ ਕਾਰਨ ਹੈ ਕਿ ਕਰਬਾਨੀ ਕਰਨੇ ਵਾਲੇ ਸਿੱਖਾਂ ਵਿਚ ਘੱਟ ਨਜ਼ਰ ਪੈਂਦੇ ਹਨ, ਅਰ ਸਿੱਖੀ ਦਾ ਵਾਧਾ ਨਹੀਂ ਹੋ ਰਿਹਾ। ਸਾਨੂੰ ਯਾਦ ਹੈ ਕਿ ਇਕ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨੇ ਵਾਲੇ ਨੇ ਕਿਹਾ ਸੀ ਕਿ ਜੇ ਤੰਗ ਕਰੋਗੇ ਤਾਂ ਮੈਂ ਆਪਣੀ ਸਿਖੀ ਸੇਵਕੀ ਬਣਾ ਕੇ ਬਾਬਿਆਂ ਵਾਂਝ ਗੁਰੂ ਬਣ ਬੈਠਾਂਗਾ। ਅਰ ਕਈ ਕੁ ਪੁਰਸ਼ ਐਸੇ ਹੈਨ ਬੀ ਕਿ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਪਹਿਲੇ ਸਿੰਘ ਸਭਾ ਵੱਲ ਰੁਚੀ ਹੋਈ ਸੀ, ਪਰ ਕਿਸੇ ਗੱਲੇ ਨਾਰਾਜ਼ਗੀ ਮਿਲਣੇ ਕਰਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਬਣਾ ਕੇ ਸਿੰਘ ਧਰਮ ਦੀ ਮਖਾਲਫ਼ਤ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿੱਤੀ। ਰਾਮਰਾਈਆਂ ਵਾਂਙੂ ਸ਼੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਤਾਂ ਮੰਨਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਘੁਣ ਦੇ ਕੀੜੇ ਵਾਂਗੂ ਅੰਦਰੋਂ ਅੰਦਰ ਸਿੰਘ ਧਰਮ ਨੂੰ ਖੋਖਲਾ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਗੱਲਾਂ ਤੋਂ ਸਿੱਧ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਜੇ ਐਸੇ ਲੋਕਾਂ ਵਿਚ ਕੁਰਬਾਨੀ ਦਾ ਮਾਦਾ ਹੁੰਦਾ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਦਸ਼ਾ ਇੱਕੁਰ ਪਤਿਤ ਨਾ ਹੁੰਦੀ। ਉਹ ਪੁਰਾਣੇ ਸਿੰਘਾਂ ਵਾਂਙੂ ਆਪਣੇ ਭਰਾਵਾਂ ਦੀ ਨਗੂਣੀ ਜਿਹੀ ਸਖਤੀ ਦੇ ਕਾਰਨ ਆਪਣੇ ਅਸੂਲਾਂ ਤੋਂ ਬੇਮੁਖਤਾ ਨਾ ਅਖਤਿਆਰ ਕਰਦੇ।

ਫੇਰ ਅਸੀਂ ਅਨੇਕਾਂ ਆਦਮੀ ਐਸੇ ਦੇਖਦੇ ਹਾਂ ਜੋ ਪਰੇ ਸਿੰਘ ਹਨ, ਪਰ ਗਲਾਮ ਅਨਮਤਾਂ ਦੇ ਹਨ, ਰੀਤਾਂ ਰਸਮਾਂ, ਵਿਆਹ ਸ਼ਾਦੀ ਵੇਲੇ ਓਹ ਸਿੰਘ ਧਰਮ ਨੂੰ ਪਿੱਠ ਦੇ ਦੇਂਦੇ ਹਨ। (ਤੇ ਅਨੇਕ ਗੱਲਾਂ ਐਸੀਆਂ ਕਰ ਗੁਜ਼ਰਦੇ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਗੁਰਮਤਿ ਵਿਚ ਆਗ੍ਹਤਾ ਨਹੀਂ)। ਪੱਛੋ ਤਾਂ ਕਾਰਣ ਇਹ ਦੱਸਦੇ ਹਨ ਕਿ ਬਰਾਦਰੀ ਗੱਸੇ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਵਹੁਟੀ ਕਿਹਾ ਨਹੀਂ ਮੰਨਦੀ, ਭਰਾ ਅੱਡਰੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਸਾਹਰੇ ਨਹੀਂ ਮੰਨਦੇ। ਭਲਾ ਜੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਧਰਮ ਦੇ ਅੰਮਿਤ ਨੂੰ ਛੁਕਿਆ ਹੁੰਦਾ ਤਾਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਕੁਰਬਾਨੀ ਨਾ ਹੁੰਦੀ ? ਜੇ ਕਰਬਾਨੀ ਹੁੰਦੀ ਤਾਂ ਕਦੇ ਇੱਕੁੱਰ ਦੇ ਨਿਕਾਰੇ ਕਾਰਨਾਂ ਕਰਕੇ ਕਰਬਾਨੀ ਕਰਨੇ ਟਲ ਸਕਦੇ? ਗਰ ਦਾ ਸਾਕ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧੀਕ ਪ੍ਯਾਗ ਸਾਕ ਹੈ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਦਾ ਵਾਕ ਹੈ:-

ਸਾਹੁਰੁ ਪੀਹਰੁ ਪੱਖ ਤ੍ਰੈ ਘਰੁ ਨਾਨੇਹਾਲਾ। ਸਹੁਰਾ ਸਸੁ ਵਖਾਣੀਐ ਸਾਲੀ ਤੈ ਸਾਲਾ। ਮਾਂ ਪਿਉ ਭੈਣਾਂ ਭਾਇਰਾ ਪਰਵਾਰ ਦੁਰਾਲਾ। ਨਾਨਾ ਨਾਨੀ ਮਾਸੀਆਂ ਮਾਮੇ ਜੰਜਾਲਾ। ਸੁਇਨਾ ਰੂਪਾ ਸੰਜੀਐ ਹੀਰਾ ਪਰਵਾਲਾ। ਪੀਰੁ ਮੁਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਇਹੁ ਸਾਕੁ ਸੁਖਾਲਾ॥ ੭॥ (ਵਾਰ-੨੭) ੇਫੇਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਆਪ ਕਥਨ ਕਰ ਗਏ ਹਨ:-

ਗਰਦੇਵ ਮਾਤਾ ਗਰਦੇਵ ਪਿਤਾ ਗਰਦੇਵ ਸਆਮੀ ਪਰਮੇਸਰਾ। ਗਰਦੇਵ ਸਖਾ ਅਗਿਆਨ ਭੰਜਨ ਗਰਦੇਵ ਬੰਧਿਪ ਸਹੋਦਰਾ॥ ਗਰਦੇਵ ਦਾਤਾ ਹਰਿ ਨਾਮ ਉਪਦੇਸੈ ਗਰਦੇਵ ਮੰਤ ਨਿਰੋਧਰਾ॥ ਗੁਰਦੇਵ ਸਾਂਤਿ ਸਤਿ ਬੁਧਿ ਮੁਰਤਿ ਗਰਦੇਵ ਪਾਰਸ ਪਰਸਪਰਾ॥ ਗਰਦੇਵ ਤੀਰਥ ਅੰਮਿਤ ਸਰੋਵਰ ਗਰ ਗਿਆਨ ਮਜਨ ਅਪਰੈਪਰਾ। ਗਰਦੇਵ ਕਰਤਾ ਸਭਿ ਪਾਪ ਹਰਤਾ ਗੁਰਦੇਵ ਪਤਿਤ ਪਵਿਤ ਕਰਾ॥ ਗੁਰਦੇਵ ਆਦਿ ਜੁਗਾਦਿ ਜੁਗੁਜੁਗੁ ਗੁਰਦੇਵ ਮੰਤੂ ਹਰਿਜਪਿ ਉਧਰਾ॥ ਗੁਰਦੇਵ ਸੰਗਤਿ ਪਭ ਮੇਲਿ ਕਰਿ ਕਿਰਪਾ ਹਮ ਮੁੜ ਪਾਪੀ ਜਿਤੂ ਲਗਿ ਤਰਾ॥ ਗੁਰਦੇਵ ਸਤਿਗੁਰੂ ਪਾਰਬਹਮੂ ਪਰਮੇਸਰੂ ਗੁਰਦੇਵ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਨਮਸਕਰਾ॥९॥ (जਉੜੀ ਮਹਲਾ ५ धारह अथती) ਇਸ ਸਾਰੇ ਦਾ ਭਾਵ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਮਾਤਾ,

ਪਿਤਾ, ਭਰਾ, ਸਭਨੀਂ ਥੋਕੀਂ ਸਾਨੂੰ ਗੁਰਦੇਵ ਹੈ। ਭਲਾ ਦੱਸੋ: ਜੇ ਅਸੀਂ ਗੁਰੂ ਮਹਾਰਾਜ ਨੂੰ ਇਸ ਪਕਾਰ ਜਾਣੀਏ ਤਦ ਕਿਉਂ ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਕੋਈ ਰੋਕ ਸਾਨੰ ਗਰਮਤਿ ਪਰੀ ਕਰਨੋਂ ਰੋਕ ਸਕੇ! ਅਸੀਂ ਵਹਟੀ ਤੋਂ ਭੈਣ, ਕੁੜਮ ਤੇ ਸਾਕ, ਚਾਚੀ ਤੋਂ ਨਾਨੀ ਤੋਂ ਐਡਾ ਡਰਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਜੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਖੋਟੇ ਕੰਨ ਗਰਬਾਣੀ ਸਣਨੋਂ ਅੱਕਦੇ ਹਨ ਤਦ ਅਸੀਂ ਉਹਨਾਂ ਤੋਂ ਡਰਦੇ ਮਾਰੇ ਪਾਠ ਕਰਨਾ ਹੀ ਛਡ ਦੇਂਦੇ ਹਾਂ।....ਕੀ ਅਸੀਂ ਸਿਖ ਹਾਂ? ਕੀ ਅਸੀਂ ਗੁਰੂ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਮੰਨਦੇ ਹਾਂ? ਕਦੇ ਨਹੀਂ। ਜੋ ਕਦੀ ਅਸੀਂ ਗੁਰੂ ਸਿਖੀ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਨੂੰ ਸਮਝੀਏ ਤਦ ਅਸੀਂ ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਤੋਂ ਛੱਟ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧੀਕ ਪਿਆਰਾ ਗੁਰੂ ਨੂੰ ਜਾਣੀਏ। ਹੁਣ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਤਾਂ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਗੁਰੂ ਤੋਂ ਵਧਕੇ ਤੁਹਾਨੂੰ ਹੋਰ ਕੋਈ ਨਹੀਂ, ਤੋ ਅਸੀਂ ਵਹਟੀ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਦੇ ਹੁਕਮ ਤੋਂ ਕਿਤੇ ਵਧੀਕ ਸਮਝਦੇ ਹਾਂ, ਸਾਡਾ ਤਾਤਪਰਜ ਇਹ ਨਹੀਂ ਕਿ ਵਰਟੀ, ਪਤ, ਸਾਕਾਂ ਅੰਗਾਂ ਨਾਲ ਲੜ ਪਵੋ, ਕੋਵਲ ਇਹ ਸਿਧਾਂਤ ਹੈ, ਕਿ ਜੇ ਕੋਈ ਗੁਰ ਤੋਂ ਸਾਨੂੰ ਬੇ-ਮੁਖ ਬਣਾਵੇ ਉਹ ਸਾਡਾ ਪਿਆਰਾ ਨਹੀਂ ਭਾਵੇਂ ਕਿੱਡਾ ਹੀ ਨੇੜੇ ਦਾ ਸਾਕ ਕਿਉਂ ਨਾ ਹੋਵੇ, ਕਿਉਂਕਿ ਓਇ ਜੀਵੰਦੇ ਵਿਛੁੜਹਿ ਓਇ ਮੁਇਆ ਨ ਜਾਹੀ ਛੋੜਿ॥<sup>2</sup> (ਵਾਰ ਮਾਰੁ ਡਖਣੇ ਮ. ਪ-੨੨)

ਗੁਰੂ ਲੋਕ ਪਰਲੋਕ ਦਾ ਸਹਾਈ ਹੈ, ਸਾਕ ਅੰਗ ਕੋਵਲ ਇਸ ਲੋਕ ਦੇ ਮਿੱਤ੍ਰ ਹਨ। ਸਤਿਗੁਰੂ ਸਾਥੋਂ ਆਪਣਾ ਭਲਾ ਨਹੀਂ ਚਾਹੁੰਦੇ, ਸਗੋਂ ਸਾਡਾ ਭਲਾ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਫੇਰ ਕੋਈ ਬਦਲਾ ਨਹੀਂ ਮੰਗਦੇ, ਪਰ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਸਾਕ ਸਭ ਆਪਣੇ ਮਤਲਬ ਦੇ ਹਨ। ਜਿਸ ਘੜੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਮਤਲਬ ਨਾ ਹੋਵੇ ਉਸ ਵੇਲੇ ਫ੍ਰੰਟ। ਜੇ ਕੋਈ ਚੰਗੇ ਬੀ ਹਨ ਤਾਂ ਪਰਸਪਰ ਭਲੇ ਦੇ ਇੱਛਾਵਾਨ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਗੁਰੂ ਨਿਰਵਾਸ ਹੈ ਅਰ ਕੇਵਲ ਸਾਡਾ ਭਲਾ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਾਕਾਂ ਦਾ ਮੋਹ ਜਨਮ ਮਰਨ ਦਾ ਕਾਰਨ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਦਾ ਮੋਹ ਮੁਕਤ ਪਦਾਰਥ ਨੂੰ ਬਖਸ਼ਦਾ ਹੈ। ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਜੀਵ ਆਪ ਮੋਹ ਫਾਸ ਦੇ ਕੈਦੀ ਹਨ, ਕੋਈ ਕੈਦੀ ਨੂੰ ਖਲਾਸੀ ਨਹੀਂ ਦੇ ਸਕਦਾ। ਗੁਰੂ ਆਪ ਸੁਤੰਤ੍ਰ ਹੈ। ਸਿਖਾਂ ਨੂੰ ਸੁਤੰਤ੍ਰ ਕਰਦਾ ਹੈ:-ਆਪਿ ਮੁਕਤੁ ਮੋਕਊ ਪ੍ਰਭੁ ਮੇਲੇ.....॥

(ਮਾਰੂ ਸ:੫) ਆਪਿ ਮੁਕਤੁ ਮੁਕਤੁ ਕਰੈ ਸੰਸਾਰੁ॥ (ਗਉੜੀ ਸੁਖਮਨੀ)

ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਾਰਨਾਂ ਕਰਕੇ ਗੁਰੂ ਦੀ ਆਗ੍ਹਾ ਸਭ ਤੋਂ ਸ੍ਰੇਸਟ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧੀਕ ਪਿਆਰਾ ਹੈ, ਹੋਰ ਜੋ ਕੋਈ ਹੈ ਸਭ ਗੁਰੂ ਤੋਂ ਹੇਠ ਹੈ, ਸਾਨੂੰ ਤਾਂ ਕਰਤਾਰ ਨੇ ਸੁਖ ਦਾ ਸਮਾਂ ਬਖਸ਼ਿਆ ਹੈ, ਕੋਈ ਤਕਲੀਫ ਨਹੀਂ, ਫੇਰ ਅਸੀਂ ਕਿਉਂ ਗੁਰੂ ਤੋਂ ਬੇਮੁਖ ਹੁੰਦੇ ਹਾਂ। ਦੇਖੋ ਪ੍ਰੇਮੀਆਂ ਨੂੰ ਕੈਸੇ ਸੰਕਟ ਪੈਂਦੇ ਹਨ. ਫੇਰ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰੇ ਦਾ ਸੰਗ ਨਹੀਂ ਛਡਦੇ ਤੋ ਅਸੀਂ ਨਿਕਾਰੇ ਕਾਰਨਾਂ ਕਰਕੇ ਗੁਰੂ ਤੋਂ ਬੇਮੁਖ ਹੋ ਰਹੇ ਹਾਂ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ:~

### ਸੁਖ ਸਬੀਲੀ ਦੀ ਜਾਚ

ਅਕਲਾਂ ਵਾਲੇ ਸਾਰੇ ਸੋਹਣੇ ਘੋੜੇ ਅਕਲ ਦੁੜਾਵਨ, ਇਕ ਤੋਂ ਇਕ ਅੱਗੇ ਵਧ ਵਧ ਕੇ ਟੱਲੇ ਸੋਚ ਲਗਾਵਨ। ਦੁਖ ਇਨਸਾਨੀ ਹਰਨੇ ਤਾਂਈਂ वाचे वाच वचाहत; ਕਾਢਾਂ ਟਰਨ ਫਿਸਲ ਪਰ ਜਾਵਨ ਦਖ ਸਗੋਂ ਵਧਦੇ ਜਾਵਨ। ਮੇਰੇ ਲਾਲਨ ਰਮਜ਼ ਇਕ ਸੱਟੀ; `ਬਿੱਲੀ ਅੰਦਰੋਂ ਕੱਢੋ. 'ਮੈਂ ਮੇਰੀ ਦੀ ਖ਼ੁਦਗਰਜ਼ੀ ਨੂੰ ਵਰਤੋਂ ਵਿੱਚੋਂ ਛੱਡੋ। ੰਸਰਬਤ ਦਾ ਇਕ ਭਲਾ ਚਿਤਾਰੋ ਰਹੋ ਨ ਅੱਡੋ ਅੱਡੋ: 'ਸੁੱਖ ਸਬੀਲੀ ਜਗ ਵਿਚ ਵਰਤੇ ਆਪ ਪਾਓ ਸੁਖ ਵੰਡੋ'।

-ਸਾਹਿਤਕ ਕਲੀਆਂ

ਦੀਪਕ ਜਲੈ ਪਤੰਗ ਵੰਸੂ ਫਿਰ ਦੇਖਿਨ ਹਟੈ। ਜਲ ਵਿਚਹੁ ਫੜਿ ਕਢੀਐ ਮਛ ਨੋਹੁ ਨ ਘਟੈ। ਘੰਡਾ ਹੇੜੈ ਮਿਰਗ ਜਿਉ ਸੁਣਿ ਨਾਦੁ ਪਲਟੈ। ਭਵਰੈਵਾਸੁ ਵਿਣਾਸੁ ਹੈ ਫੜਿ ਕਵਲ ਸੰਘਟੈ। ਗੁਰਮੁਖਿ ਸੁਖ ਫਲੁ ਪਿਰਮ ਰਸੁ ਬਹੁ ਬੰਧਨ ਕਟੈ। ਪੈਨੁ ਪੈਨੁ ਗੁਰ ਸਿੱਖ ਵੰਸੁ ਗੁਰਮਤਿ ਨਿਧਿ ਖਟੈ॥੨੩॥ (ਵਾਰ-੨੭)

ਇਸ ਪੳੜੀ ਵਿਚ ਸਾਫ ਦੱਸ ਦਿੱਤਾ ਹੈ ਕਿ ਜਿੱਕਰ ਪਤੰਗਾ ਦੀਵੇ ਪਰ ਸੜ ਮਰਦਾ ਹੈ। ਮੱਛੀ ਜਲ ਤੋਂ ਵਿਛੜਕੇ ਮਰਦੀ ਹੈ, ਮਿਰਗ ਨਾਦ ਦੇ ਪੇਮ ਵਿਚ ਫਾਹੀ ਤੋਂ ਨਹੀਂ ਡਰਦਾ, ਭੋਰਾ ਕੋਲ ਦੀ ਘੁੱਟ ਤੋਂ ਨਹੀਂ ਡਰਦਾ, ਤਿਵੇਂ ਸਿਖਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਦੇ ਪ੍ਰੇਮ ਵਿਚ ਦਿੜ ਹੋਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ, ਭਾਵੇਂ ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਕੋਈ ਤਕਲੀਫ ਆਵੇ। ਬੱਸ ਜਦ ਇਸ ਗੱਲ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਸਮਝ ਲਵਾਂਗੇ ਕਿ ਸਾਡਾ ਗੁਰੂ ਦਾ ਸਬੰਧ ਕੋਈ ਖੋਲ ਮਸਕਰੀ ਨਹੀਂ, ਇਹ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧੀਕ ਪੱਕਾ, ਪਿਆਰਾ, ਸੁਖਦਾਈ ਤੋਂ ਪਰਮ ਅਰਥ ਹੈ, ਤਦ ਸਾਡੇ ਵਿਚ ਕੁਰਬਾਨੀ ਆਵੇਗੀ ਤੇ ਜੇ ਅਸੀਂ ਕੇਵਲ ਲਕੀਰ ਦੇ ਫਕੀਰ ਹਾਂ, ਅਰ ਗੁਰ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਨੂੰ ਇਕ ਆਮ ਗੱਲ ਸਮਝਦੇ ਹਾਂ, ਤਦ ਫੇਰ ਉਹੋ ਗੱਲ ਸੱਚ ਹੈ 'ਕਿ ਸਿਖ ਸਿਖਣੀਆਂ ਦੇ, ਤੇ ਸਿਖਣੀਆਂ ਸਿਖਾਂ ਦੀਆਂ, ਗਰ ਦਾ ਕੋਈ ਵਿਰਲਾ'।

ਪਿਆਰੇ ਭਰਾਓ! ਗੁਰੂ ਦੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਸਰੋਵਰ ਤੋਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛਕੋ, ਆਪ ਨੂੰ ਉਹ ਰਸ ਹੋਰਨਾਂ ਰਸਾਂ ਦਾ ਫਿੱਕਾਪਨ ਦਿਖਾਵੇ, ਫਿਰ ਆਪ ਗੁਰੂ ਦੇ ਸੱਚੇ ਪ੍ਰੇਮੀ ਹੋਕੇ ਮੂਰਖ ਸਾਕਾਂ, ਅਨਪੜ੍ਹ ਬਿਰਾਦਰੀਆਂ ਤੇ ਆਪ-ਸ਼ਾਰਥੀ ਮਿੱਤ੍ਰਾਂ ਦੇ ਕਹੇ ਲੱਗਕੇ ਕਦੇ ਬੀ ਗੁਰੂ ਤੋਂ ਬੇਮੁਖ ਨਾ ਹੋ ਸਕੋਗੇ। ਗੁਰੂ ਮਾਲਕ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਪਾਲਕ ਹੈ, ਜੋ ਕੁਝ ਇਸਤ੍ਰੀ, ਪੁਤ੍ਰ, ਧਨ, ਧਾਮ ਤੁਹਾਡੇ ਪਾਸ ਹੈ, ਓਸੇ ਗੁਰੂ ਪਰਮੇਸ਼ੁਰ ਦੀ ਦਾਤ ਹੈ। ਦਾਤਾਂ ਪਾਕੇ ਦਾਤੇ ਤੋਂ ਬੇਮੁਖ ਨਾ ਹੋਵੋ। ਦੇਖੋ ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਦੇ ਸ਼ਬਦ ਤੋਂ ਬਾਝ ਗਿਆਨ ਧਿਆਨ ਨੂੰ ਬੀ ਨਿਕੰਮਾ ਦੱਸਦੇ ਹਨ, ਹੋਰ ਕਿਸੇ ਦੀ ਕੀ ਗੱਲ ਹੈ:-

ਵਿਣੁ ਗੁਰੁਹੋਰੁ ਧਿਆਨੁ ਹੈ ਸਭ ਦੂਜਾ ਭਾਉ। ਵਿਣੁ ਗੁਰ ਸ਼ਬਦ ਗਿਆਨੁ ਹੈਫਿਕਾ ਆਲਾਉ। ਵਿਣੁ ਗੁਰ ਚਰਣਾ ਪੂਜਣਾ ਸਭੁ ਕੂੜਾ ਸੁਆਉ। ਵਿਣੁ ਗੁਰੁ ਬਚਨ ਜ਼ੁ ਮੰਨਣਾ ਊਰਾਂ ਪਰਥਾਉ। ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਵਿਣੁ ਸੰਗੁ ਹੈਸਭੁ ਕਚਾ ਚਾਉ। ਪੀਰ ਮੁਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ ਜਿਣਿ ਜਾਣਨਿ ਦਾਉ॥੧੭॥ (ਵਾਰ੨੭)

(ਖਾਲਸਾ ਸਮਾਰਾਡ, 11 ਵਰਵਰੀ 1901 ਅਤੇ 12 ਮਾਰਚ 1959 'ਚੋ)

2092

ਖਾਲਸਾ ਸਮਾਚਾਰ, ਨਵੀਂ ਦਿੱਲੀ ੧੬-੨੨ ਅਗਸਤ,

2

ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ

# ਕਿਸੁ ਭਰਵਾਸੈ ਬਿਚਰਹਿ ਭਵਨ

| ਣੀ ਜਨਮ ਤੋਂ ਮਰਣ ਤਕ ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਪ੍ਰਾ ਕਿਸੇ ਨਾ ਕਿਸੇ ਆਹਰ ਵਿਚ ਲੱਗਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਮਨੱਖ ਦੇ ਆਪਣੇ ਸਹੇੜੇ ਕੰਮ ਕਦੇ ਖਤਮ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ। ਸਆਸਾਂ ਦੀ ਡੋਰ ਦਾ ਕੋਈ ਕਰੋਸ਼ਾ ਨਹੀਂ ਕਦੋਂ ਟੱਟ ਜਾਏ। ਵਿਚਾਰ ਕਰੀਏ ਕਿ ਸਾਡੇ ਸਾਰੇ ਜੀਵਨ ਦੀ ਦੌੜ-ਭੱਜ ਅਖੀਰ ਸਾਨ ਕਿੱਥੇ ਲੈ ਜਾ ਰਹੀ ਹੈ ? ਅਸੀਂ ਕੀ ਖਟਿਆ ਹੈ? ਆਪਣਾ ਕੀ ਸਵਾਰਿਆ ਹੈ? ਸਾਡੇ ਹੱਥ ਅਜੇ ਤਕ ਖਾਲੀ ਤਾਂ ਨਹੀਂ? ਇਹ ਤਾਂ ਨਹੀਂ ਕਿ ਪਾਨ ਕਰਨ ਵੇਲੇ ਵੀ ਅਸੀਂ ਆਪਣੇ ਨਾਲ ਹੀ ਜੁੜੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਾਂ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਨਿਤ-ਨੇਮ, ਪਾਠ ਕਰਨ ਦਾ ਆਹਰ ਕੀ। ਇਹ ਰਟੀਨ ਵਰਕ ਤਾਂ ਨਹੀਂ ਬਣ ਕੇ ਰਹਿ ਗਿਆ। ਪਾਠ ਕਰਨ ਦਾ ਉਦੇਸ਼ ਕੀ ਹੈ ਇਹ ਵਿਚਾਰਨ ਦਾ ਸਾਡੇ ਕੋਲ ਸਮਾਂ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਸਾਡੇ ਜੀਵਨ ਦੀ ਤਸਵੀਰ ਸਾਹਮਣੇ ਰੱਖਕੇ ਸਮਝਾਉਂਦੇ ਹਨ ਕਿ-

ਛੋਡਿ ਜਾਹਿ ਸੇ ਕਰਹਿ ਪਰਾਲ॥ ਕਾਮਿ ਨ ਆਵਹਿ ਸੇ ਜੰਜਾਲ॥ ਸੰਗਿ ਨ ਚਾਲਹਿ ਤਿਨ ਸਿਊ ਹੀਤ॥ ਜੋ ਬੈਰਾਈ ਸੋਈ ਮੀਤ॥ ਐਸੇ ਭਰਮਿ ਭੁਲੇ ਸੰਸਾਰਾ॥ ਜਨਮੁ ਪਦਾਰਥੁ ਖੋਇ ਗਵਾਰਾ॥ (ਮ.ਪ ਅੰਗ ੬੭੬)

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਸਾਡੇ ਕੋਲੋਂ ਸਵਾਲ ਪੁੱਛ ਰਹੇ ਹਨ ਕਿ ਹੇ ਮੂਰਖ! ਪ੍ਰਭੂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਤੂੰ ਹੋਰ ਕਿਸ ਦੇ ਸਹਾਰੇ ਜਗਤ ਵਿਚ ਤੁਰਿਆ ਫਿਰਦਾ ਹੈ? ਹੇ ਮੂਰਖ! ਪ੍ਰਭੂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਤੇਰਾ ਹੋਰ ਕੋਣ ਸਾਥੀ ਬਣ ਸਕਦਾ ਹੈ-

### ਕਿਸੁ ਭਰਵਾਸੈ ਬਿਚਰਹਿ ਭਵਨ॥ ਮੂੜ ਮੁਗਧ ਤੇਰਾ ਸੰਗੀ ਕਵਨ॥ (ਮ.੫ ਅੰਗ ੮੯੮)

ਜੇਕਰ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਧਨ-ਪਦਾਰਥ ਜੋੜਨ, ਵੱਡੇ ਆਰਾਮਦਾਇਕ ਘਰ ਬਨਾਉਣ, ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਇੱਜ਼ਤ ਮਾਣ- ਵਡਿਆਇਆਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਦੇ ਚੱਕਰ ਵਿਚ ਅਤੇ ਪਤੀ, ਪੁਤ੍ਰ, ਪਤਨੀ, ਭਾਈ-ਬੰਧੂਆਂ ਦੇ ਮੋਹ ਵਿਚ ਗੁਜ਼ਾਰ ਦਿਤਾ ਤੇ ਆਪਣੇ ਦੁਨੀਆਵੀ ਫਰਜ਼ਾਂ ਨੂੰ ਪੂਰਾ ਕਰਨ ਤੋਂ ਬਾਦ ਵੀ ਮੋਹ ਦੇ ਬੰਧਨ ਟੁੱਟੇ ਨਹੀਂ ਬਲਕਿ ਵੱਧਦੇ ਹੀ ਗਏ ਤਾਂ ਜੀਵਨ ਵਿਅਰਥ ਚਲਾ ਗਿਆ ਸਮਝਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਹ ਸਭ ਕੁੱਝ ਆਤਮਕ ਜੀਵਨ ਦੇ ਕਿਸੇ ਕੰਮ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦਾ- 💠 ਡਾ. ਪਰਮਜੀਤ ਕੌਰ, ਯਮੁਨਾਨਗਰ

ਕਾਮਿ ਨ ਆਵੇ ਸੁ ਕਾਰ ਕਮਾਵੇ॥ ਆਪਿ ਬੀਜਿ ਆਪੇ ਹੀ ਖਾਵੈ॥ (ਸ.੫ ਅੰਗ ੮੫੮) ਬਾਬਾ ਹੋਰ ਮਤਿ ਹੋਰ ਹੋਰ॥ ਜੋ ਸਉ ਵੇਰ ਕਮਾਈਐ ਕੂੜੈ ਕੂੜਾ ਜੋਰੁ॥੧॥ ਰਹਾਉ॥ ਪੂਜ ਲਗੈ ਪੀਰੁ ਆਖੀਐ ਸਭੂ ਮਿਲੈ ਸੰਸਾਰੁ॥ ਨਾਉ ਸਦਾਏ ਆਪਣਾ ਹੋਵੈ ਸਿਧੁ ਸੁਮਾਰੁ॥ ਜਾ ਪਤਿ ਲੇਖੈ ਨਾ ਪਵੈ ਸਭਾ ਪੂਜ ਖੁਆਰੁ॥ (ਮ.੧, ਅੰਗ ੧੭)

ਮਾਇਆ ਦਾ ਮਾਣ ਕਰਨਾ ਵਿਅਰਥ ਹੈ। ਪਿਤਾ, ਪੁਤਰ, ਇਸਤ੍ਰੀ, ਆਦਿਕ ਵੀ ਅੰਤ ਵੇਲੇ ਸਹਾਈ ਨਹੀਂ ਬਣ ਸਕਦੇ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਸੁਚੇਤ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ ਕਿ ਜੇ ਬੇਈਮਾਨੀਆਂ ਕਰਕੇ ਇਕੱਠੇ ਕੀਤੇ ਗਏ ਧਨ ਦੇ ਅੰਹਕਾਰ ਵਿਚ ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਲੰਘਾ ਦਿੱਤੀ, ਮਨ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਵਿਕਾਰਾਂ ਵਿਚ ਜੁੜਿਆ ਰਹਿਆ ਤਾਂ ਬਾਹਰੋਂ ਚਾਹੇ ਕਿੰਨੀਆਂ ਸੱਚ-ਧਰਮਾਂ ਦੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਕਰੀ ਜਾਈਏ, ਸਾਡਾ ਕੁੱਝ ਨਹੀਂ ਸੰਵਰ ਸਕਦਾ-

ਕਾਹੇ ਗਰਬਸਿ ਮੂੜੇ ਮਾਇਆ॥ ਪਿਤ ਸੁਤੋਂ ਸਗਲ ਕਾਲਤ੍ਰ ਮਾਤਾ ਤੇਰੇ ਹੋਹਿ ਨ ਅੰਤਿ ਸਖਾਇਆ॥ (ਮ.੧ ਅੰਗ ੨੩)

ਮਤੁ ਜਾਣਸਹਿ ਗਲੀ ਪਾਇਆ॥ ਮਾਲ ਕੈ ਮਾਣੇ ਰੂਪ ਕੀ ਸੋਭਾ ਇਤੁ ਬਿਧੀ ਜਨਮੁ ਗਵਾਇਆ॥ (ਮ.੧ ਅੰਗ ੨੪)

ਰਤਨ ਪਦਾਰਥ ਮਾਣਕਾ ਸੁਇਨਾ ਰੁਪਾ ਖਾਕੁ॥ ਮਾਤ ਪਿਤਾ ਸੁਤ ਬੈਧਪਾ ਕੂੜੇ ਸਭੇ ਸਾਕ॥ ਜਿਨਿ ਕੀਤਾ ਤਿਸਹਿ ਨ ਜਾਣਈ ਮਨਮੁਖ ਪਸ਼ ਨਾਪਾਕ॥ (ਮ.੫ ਅੰਗ ੪੭) ਜੇਕਰ ਨਾਮ ਦਾ ਸਰਮਾਇਆ ਇੱਕਠਾ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਤਾਂ ਕੁੱਝ ਵੀ ਲੇਖੇ ਨਹੀਂ ਲੱਗਦਾ-ਮੇਰਾ ਤਨੁ ਅਰੁ ਧਨੁ ਮੇਰਾ ਰਾਜ ਰੂਪ ਮੈ ਦੇਸੁ॥ ਸੁਤ ਦਾਰਾ ਬਨਿਤਾ ਅਨੇਕ ਬਹੁਤ ਰੰਗ ਅਰੁ ਵੇਸ॥ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਰਿਦੈ ਨ ਵਸਈ ਕਾਰਜਿ ਕਿਤੈ ਨ ਲੇਖਿ॥ (ਮ.੫ ਅੰਗ ੪੭)

ਆਪਣੇ ਵਲੋਂ ਕੀਤੇ ਗਏ ਧਰਮ-ਕਰਮ ਦੋ ਆਹਰ ਵੀ ਜਦੋਂ ਬਾਕੀ ਰੁਝੇਵਿਆਂ ਵਾਂਗ ਬਣ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਸਭਾ-ਸੁਸਾਇਟੀਆਂ ਬਣਾਕੇ ਸਾਲਾਂ-ਬਧੀ ਸੁਖਮਨੀ ਸਾਹਿਬ ਦੋ ਪਾਠ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਦਰਬਾਰ ਕਰਨ-ਕਰਵਾਉਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਵੀ ਜੇਕਰ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਬਦਲਾਓ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦਾ, ਨਿਰਵੈਰਤਾ ਅਤੇ ਪ੍ਰੇਮ ਦੀ ਭਾਵਨਾ ਪੈਦਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਆਪਸੀ ਝਗੜੇ ਵੱਧਦੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਮਾਨ-ਸਨਮਾਨ ਦੇ ਚੱਕਰ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਨਹੀਂ ਨਿਕਲ ਸਕੇ ਤਾਂ ਇਹ ਸਾਰੇ ਆਹਰ ਕਰਮਕਾਂਡ ਬਣ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਸਮਝਾਉਂਦੇ ਹਨ ਕਿ ਕਰਮ-ਧਰਮ ਅਤੇ ਕਰਮਕਾਂਡ ਸਾਰੇ ਬੰਧਨ ਰੂਪ ਹੀ ਹਨ ਤੇ ਚੰਗੇ ਜਾਂ ਮੰਦੇ ਕੰਮ ਭੀ ਸਰੀਰ ਨਾਲ ਜੋੜਨ ਦਾ ਵਸੀਲਾ ਹਨ। ਭਾਵ ਕਰਮਕਾਂਡ ਜਾਂ ਪੁੰਨ-ਪਾਪ ਕੀਤਿਆਂ ਜਨਮ-ਮਰਣ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ ਨਹੀਂ ਮਿਲ ਸਕਦੀ। ਮਮਤਾ ਤੇ ਮੋਹ ਭੀ ਬੰਧਨ ਰੂਪ ਹਨ। ਪੁੜ, ਇਸਤ੍ਰੀ ਆਦਿਕ ਦਾ ਪਿਆਰ ਵੀ ਕਸ਼ਟ ਦਾ ਕਾਰਨ ਹੈ। ਜਿਧਰ ਵੇਖਦਾ ਹਾਂ ਉਧਰ ਹੀ ਮਾਇਆ ਦਾ ਮੋਹ ਰੂਪ ਜੇਵੜੀ ਹੈ। ਸੱਚੇ ਨਾਮ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਅੰਨਾ ਮਨੁੱਖ ਮਾਇਆ ਦੀ ਵਰਤੋਂ 'ਚ ਹੀ ਗਲਤਾਨ ਹੈ-

ਕਰਮ ਧਰਮ ਸਭਿ ਬੰਧਨਾ ਪਾਪੁ ਪੂੰਨ ਸਨਬੰਧੁ॥ ਮਮਤਾ ਮੋਹੁ ਸੁ ਬੰਧਨਾ ਪੁੜ੍ਰ ਕਲਤ੍ਰ ਸੁ ਧੰਧੁ॥ ਜਹ ਦੇਖਾ ਤਹ ਜੇਵਰੀ ਮਾਇਆ ਕਾ ਸਨਬੰਧੁ॥ ਨਾਨਕ ਸਚੇ ਨਾਮ ਬਿਨੁ ਵਰਤਣਿ ਵਰਤੈ ਅੰਧੁ॥ (ਮ. ੩ ਅੰਗ ੫੫੧)

ਸਾਰੀ ਜਿੰਦਗੀ ਜਿਸ ਸਰੀਰ ਦਾ ਮਾਣ ਕਰੀ ਜਾਈਦਾ ਹੈ। ਸਰੀਰ ਨੂੰ ਸਵਾਰਨ-ਸ਼ਿੰਗਾਰਨ, ਸੋਹਣੇ ਵਸਤ, ਆਭੂਸ਼ਣ, ਸਜਾਵਟ ਦਾ ਸਮਾਨ ਇਕਤ੍ਰ ਕਰਨ ਵਿਚ ਜਿੰਦਗੀ ਗੁਜ਼ਾਰ ਦਿੱਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਸਮਝਾਉਂਦੇ ਹਨ ਕਿ ਉਹ ਕਾਇਆ ਮੈਂ ਰੁਲਦੀ ਵੇਖੀ ਹੈ। ਸਾਰਾ ਰੁੱਝ ਇੱਥੇ ਹੀ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਕੁਝ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਜਾਂਦਾ। ਮਨ ਅੰਮ੍ਰਿਤ-ਨਾਮ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਕਦੇ ਤ੍ਰਿਪਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ-

ੁਤੂ ਕਾਇਆ ਮੈਂ ਰੁਲਦੀ ਦੇਖੀ ਜਿਉ ਧਰ ਉਪਰਿ ਛਾਰੋ॥ (ਅੰਗ ੧੫੪)

ਤਾਜੀ ਤੁਰਕੀ ਸੁਇਨਾ ਰੁਪਾ ਕਪੜ ਕੇਰੇ ਭਾਰਾ॥ ਕਿਸ ਹੀ ਨਾਲਿ ਨ ਚਲੇ ਨਾਨਕ ਝੜਿ ਝੜਿ ਪਏ ਗਵਾਰਾ॥ ਕੂਜਾ ਮੇਵਾ ਮੈ ਸਭ ਕਿਛ ਚਾਖਿਆ ਇਕੁ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਨਾਮੁ ਤੁਮਾਰਾ॥ ਦੇਦੋ ਨੀਵ ਦਿਵਾਲ ਉਸਾਰੀ ਭਸ ਮੰਦਰ ਕੀ ਢੇਰੀ॥ ਸੰਚੇ ਸੰਚਿ ਨ ਦੇਈ ਕਿਸ ਹੀ ਅੰਧੁ ਜਾਣੇ ਸਭ ਮੇਰੀ॥ ਸੋਇਨ ਲੰਕਾ ਸੋਇਨ ਮਾੜੀ ਸੰਪੈ ਕਿਸੈ ਨ ਕੇਰੀ॥ (ਮ.੧ ਅੰਗ ੧੫੪)

ਇਸ ਲਈ ਸ਼ਰੀਰ ਦਾ ਮੋਹ, ਪ੍ਰਤ੍ਰ ਕਲਤ੍ ਆਦਿਕ ਦੀ ਮੋਹ ਮਮਤਾ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਨੂੰ ਛੋੜਨ ਦਾ ਜਤਨ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਦਰਸਾਏ ਮਾਰਗ ਤੇ ਤੁਰਦੇ ਹੋਏ ਗੁਰੂ ਵਾਲਾ ਬਣਕੇ, ਆਪਣੇ ਅੰਦਰ ਟਿਕ ਕੇ ਇਕਾਗ੍ਰਚਿਤ ਹੋਕੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਸਿਮਰਨ ਕਰਨਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਰਨ ਨਾਲ ਜਪ ਤਪ ਸੰਜਮ ਆਤਮਕ ਜੀਵਨ ਦੇ ਰਾਖੇ ਬਣਦੇ ਹਨ। ਅਗਿਆਨ ਰੂਪ ਹਨੇਰਾ ਦੂਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਮਾਇਆ ਦੇ ਬੰਧਨ ਤੋੜਨ ਦੇ ਰਾਹ ਤੇ ਪੈ ਜਾਈਦਾ ਹੈ। ਚਿੰਤਾ-ਰਹਿਤ ਹੋਕੇ ਚੜ੍ਹਦੀ ਕਲਾ ਵਿਚ ਰਹਿਣਾ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ-

ਬਿਖੈ ਬਿਕਾਰ ਦੁਸਟ ਕਿਰਖਾ ਕਰੇ ਇਨ ਤਜਿ ਆਤਮੈ ਹੋਇ ਧਿਆਈ॥ ਜਪੁ ਤਪੁ ਸੰਜਮੁ ਹੋਹਿ ਜਬ ਰਾਖੇ ਕਮਲੁ ਬਿਗਸੈ ਮਧੁ ਆਸ੍ਰਮਾਈ॥ (ਮ.੧ ਅੰਗ ੨੩)

ਅੰਧੇ ਚਾਨਣੁ ਤਾ ਥੀਐ ਜਾ ਸਤਿਗੁਰੁ ਮਿਲੈ ਰਜਾਇ॥ ਬੰਧਨ ਤੋੜੈ ਸਚਿ ਵਸੈ ਅਗਿਆਨੁ ਅਧੇਰਾ ਜਾਇ॥ (ਮ.੪ ਅੰਗ ੫੫੧)

ਸੰਖੋਪ ਵਿਚ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਵਿਚਰਦੇ ਹੋਏ ਆਪਣੇ ਸਰੀਰ, ਧਨ-ਪਦਾਰਥਾਂ, ਰੁਤਬੇ ਜਾਂ ਸਗੇ-ਸਨਬੰਧੀਆਂ ਦੇ ਸਾਥ ਆਦਿਕ ਦਾ ਅਹੰਕਾਰ ਨਹੀਂ ਕਰਨਾ ਚਾਹੀਦਾ। ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਭਰੋਸੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਵਿਚਰਦੇ ਹੋਏ ਸਦਾ ਇਹ ਯਾਦ ਰੱਖਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਕਿ ਕੁੱਝ ਵੀ ਸਦਾ ਸਾਥ ਰਹਿਣ ਵਾਲਾ ਨਹੀਂ। ਇਸ ਲਈ ਗ੍ਰਿਹਸਤ ਵਿਚ ਰਹਿੰਦੇ ਹੋਏ ਵੀ ਮਾਇਆ ਦੇ ਮੋਹ ਤੋਂ ਨਿਰਲੇਪ ਰਹਿਣ ਦਾ ਜਤਨ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਆਪਣੇ ਅਸਲੀ ਸਾਥੀ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦੇ ਨਾਮ ਨੂੰ ਸਦਾ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਵਸਾਈ ਰੱਖਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਗੁਰ ਵਾਕ ਹੈ-

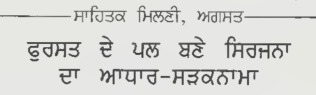
ਗ੍ਰਿਹੁ ਮੰਦਰ ਮਹਲਾ ਜੋ ਦੀਸਹਿ ਨਾ ਕੋਈ ਸੰਗਾਰਿ॥ ਜਬ ਲਗੁ ਜੀਵਹਿ ਕਲੀ ਕਾਲ ਮਹਿ ਜਨ ਨਾਨਕ ਨਾਮੁ ਸਮ੍ਰਾਰਿ॥ (ਮ.੫ ਅੰਗ ੩੭੯)

ਸਦਾ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਸ਼ਰਣ ਵਿਚ ਰਹਿਣ ਦਾ ਸੁਭਾਉ ਬਣਾਕੇ ਇਹ ਯਾਦ ਰਖਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਾਡਾ ਆਪਣਾ ਕੁੱਝ ਵੀ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਜੋ ਕੁੱਝ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ ਅਕਾਲਪੁਰਖ ਦੀ ਕਿਰਪਾ ਸਦਕਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ-

ਸਭੂ ਕਿਛੂ ਦੇਖੈ ਤਿਸੈ ਕਾ ਜਿਨਿ ਕੀਆ ਤਨੁ ਸਾਜਿ॥ ਨਾਨਕ ਸਰਣਿ ਕਰਤਾਰ ਕੀ ਕਰਤਾ ਰਾਖੈ ਲਾਜ॥ (ਅੰਗ ੫੫੧)

ਉਹ ਵਡਭਾਗੀ ਹਨ ਜਿਹੜੇ ਇਸ ਬਿਖੜੇ ਜੀਵਨ-ਮਾਰਗ ਤੇ ਤੁਰਦੇ ਹੋਏ ਡੋਲਦੇ ਨਹੀਂ ਤੇ ਆਪਣੇ ਜਨਮ ਨੂੰ ਸਫਲ ਕਰ ਲੈਂਦੇ ਹਨ।

. . . . .



ਨਵੀਂ ਦਿੱਲੀ, 4.8.12 : ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਸਾਹਿਤ ਸਦਨ ਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਅਕਾਦਮੀ ਦਿੱਲੀ ਦੇ ਮਿਲਵੇਂ ਸਹਿਯੋਗ ਰਾਹੀਂ ਸਾਹਿਤਕ ਮਿਲਣੀ ਅਗਸਤ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ 'ਮੀਟ ਦ ਆਥਰ' ਪ੍ਰੋਗਰਾਮ 'ਚ ਬਲਦੇਵ ਸਿੰਘ ਸੜਕਨਾਮਾ ਨੇ ਆਪਣੇ ਵਿਚਾਰ ਸਰੋਤਿਆਂ ਸਨਮੁਖ ਰਖੇ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਸਾਹਿਤ ਸਿਰਜਨਾ ਦੇ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਸ੍ਰੋਤਾਂ ਦੀ ਗਲ ਕਰਦਿਆਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਹਲੇ ਪਲਾਂ ਨੂੰ ਚੇਤਿਆ ਜਿਸ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਸਾਹਿਤ ਸਿਰਜਣਾ ਕੀਤੀ। ਸਾਧਾਰਨ ਕਿਰਤੀ ਪਰਿਵਾਰ 'ਚ ਜਨਮੇ ਤੇ ਕਿੱਤੇ ਵਜੋਂ ਅਧਿਆਪਕ ਰਹੇ ਬਲਦੇਵ ਸਿੰਘ ਨੇ ਵਧੇਰੇ ਅਰਥ ਕਮਾਉਣ ਦੀ ਲਾਲਸਾ ਤਹਿਤ ਕੋਲਕਾਤਾ ਵਲ ਰੁੱਖ ਕੀਤਾ ਤੇ ਟਰਾਂਸਪੋਰਟਰ ਬਣੇ। ਪਰ ਸਾਹਿਤ ਪੜ੍ਹਨ ਦੀ ਲਗਨ ਬਚਪਨ ਤੇ ਹੀ ਸੀ ਸੋ ਕੰਮਕਾਰ ਦੇ ਰੁਝੇਵਿਆਂ 'ਚ ਵੀ ਬਚਦਾ ਵਕਤ ਸਾਹਿਤ ਪੜਨ ਦੇ ਲੇਖੇ ਲਗਦਾ।



'ਮੀਟ ਦ ਆਥਰ' ਪ੍ਰੋਗਰਾਮ ਦੇ ਮੁਖ-ਵਕਤਾ ਬਲਦੇਵ ਸਿੰਘ ਸੜਕਨਾਮਾ ਆਪਣਾ ਵਿਆਖਿਆਨ ਦੇਂਦੇ ਹੋਏ, ਨਾਲ ਸੁਸ਼ੋਭਿਤ ਹਨ ਸਭਾ ਦੇ ਪ੍ਰਧਾਨ ਡਾ. ਜਸਵੰਤ ਸਿੰਘ ਨੇਕੀ।

ਕੋਲਕਾਤਾ ਦੇ ਬੰਗਾਲੀ ਸੱਭਿਆਚਾਰ ਅਤੇ ਡਰਾਈਵਰੀ ਤੇ ਟਰਾਂਸਪੋਰਟ ਜੀਵਨ ਦੇ ਮਿਲੇ ਅਨੁਭਵਾਂ `ਚੋਂ ਸਾਹਿਤ ਪੜਨ ਦਾ ਚੇਟਕ ਅਖੀਰ ਕਾਗਜ਼ਾਂ ਦਾ ਭਾਈਵਾਲ ਬਣਿਆ ਤੇ ਅਨੇਕਾਂ ਖੂਬਸੂਰਤ ਨਾਵਲ ਤੇ ਕਹਾਣੀਆਂ ਆਪਨੇ ਲਿਖੀਆਂ ਜੋ ਸਮੇਂ-ਸਮੇਂ ਤੇ ਰਸਾਲਿਆਂ ਵਿਚ ਛਪਦੀਆਂ ਰਹੀਆਂ। ਦੂਜਾ ਹੀਰੋਸ਼ੀਮਾ, ਲਾਲ ਬੱਤੀ, ਅੰਨਦਾਤਾ, ਪੰਜਵਾਂ ਸਾਹਿਬਜ਼ਾਦਾ, ਸਤਲੂਜ ਵਹਿੰਦਾ ਰਿਹਾ ਆਪਦੇ ਪਸਿੱਧ ਨਾਵਲ ਹਨ। ਸੜਕਨਾਮਾ ਨਾਂ ਨਾਲ ਮਸ਼ਹੂਰ ਬਲਦੇਵ ਸਿੰਘ ਨੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਭ ਅਨੁਭਵਾਂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਸਰੋਤਿਆਂ ਨਾਲ ਕੀਤਾ। ਵਿਚਾਰ ਚਰਚਾ 'ਚ ਦਰਸ਼ਨ ਸਿੰਘ, ਡਾ. ਮੋਹਨਜੀਤ, ਦੀਪ ਜਗਦੀਪ ਸਿੰਘ, ਡਾ. ਸਵਰਾਜਬੀਰ, ਡਾ. ਕਰਨਜੀਤ ਸਿੰਘ ਨੇ ਭਾਗ ਲੈਂਦਿਆਂ ਆਪਨੂੰ ਕਈ ਅਹਿਮ ਸੁਆਲ ਕੀਤੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ 'ਸੜਕਨਾਮਾ' ਨੇ ਬਹੁਤ ਸਹਿਜ ਭਾਵ ਨਾਲ ਜੁਆਬ ਦਿੱਤਾ। ਅਖੀਰ 'ਚ ਸਭਾ ਦੇ ਪ੍ਰਧਾਨ ਡਾ. ਜਸਵੰਤ ਸਿੰਘ ਨੇਕੀ ਨੇ ਆਪ ਵੱਲੋਂ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਨੂੰ ਦਿਤੀਆਂ ਅਮੁਲੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਤੇ ਕੀਤੇ ਸਹਿਜ ਵਿਖਿਆਨ ਦੀ ਸਲਾਹਤਾ ਕੀਤੀ। ਕਾਵਿਕ ਸੱਚ, ਇਤਿਹਾਸਕ ਸੱਚ, ਗਲਪੀ ਸੱਚ, ਜੀਵਨ ਸੱਚ ਆਦਿ ਬਾਰੇ ਗਲ ਕਰਦਿਆਂ ਅਖੀਰ ਉਸ ਐਬਸੋਲਿਊਟ ਸੱਚ ਦੀ ਗਲ ਆਪਨੇ ਕੀਤੀ ਜੋ ਖੋਜ, ਉਦਮ ਤੇ ਕਰਣੀ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਮੌਜੂਦ ਸਾਹਿਤ ਪਰੰਪਰਾ 'ਚ ਲੇਖਕ ਦੀ ਅਗਲੀ ਸਾਹਿਤ ਰਚਨਾ ਦਾ ਸੋਮਾ ਵੀ ਹੋ ਸਕਦੈ। ਡਾ. ਨੇਕੀ ਦੇ ਇਨਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਤੋਂ ਪਿੱਛੋਂ ਪੰਜਾਬੀ ਅਕਾਦਮੀ ਦੇ ਸਕੱਤਰ ਡਾ. ਰਵੇਲ ਸਿੰਘ ਨੇ ਮੁਖ ਵਕਤਾ ਬਲਦੇਵ ਸਿੰਘ ਸੜਕਨਾਮਾ, ਸਭਾ ਦੇ ਪ੍ਰਧਾਨ ਡਾ. ਜਸਵੰਤ ਸਿੰਘ ਨੇਕੀ ਅਤੇ ਆਏ ਸਭ ਵਿਦਵਾਨ ਸਰਤਿਆਂ ਦਾ ਦਿਲੋਂ ਪੰਨਵਾਦ ਕੀਤਾ।

### 

Khalsa Samachar, New Delhi / 16-22 August, 2012

ਖਾਲਸਾ ਸਮਾਚਾਰ, ਨਵੀਂ ਦਿੱਲੀ ੧੬∼੨੨ ਅਗਸਤ, ੨੦੧੨

4

ਇਤਿਹਾਸ

## ਗ਼ਦਰ ਲਹਿਰ ਦਾ ਅਣਗੋਲਿਆ ਸ਼ਹੀਦ ਬਾਬੂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਕਾਹਰੀ ਸਾਹਰੀ

💠 ਡਾ. ਹਰਬੈਸ ਸਿੰਘ ਚਾਵਲਾ

🛾 ਸ਼ ਦੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਲਈ ਆਪਣਾ ਸਭ ਦੇ ਕੁਝ ਨਿਛਾਵਰ ਕਰ ਦੇਣ ਵਾਲਾ ਬਾਬੂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਕਾਹਰੀ ਸਾਹਰੀ ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਉਨਾਂ ਮਢੱਲੇ ਸਤੰਤਰਤਾ ਸੰਗਾਮੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਸੀ ਜਿਸ ਨੇ ਅਮਰੀਕਾ, ਕੈਨੇਡਾ, ਚੀਨ, ਜਾਪਾਨ, ਸਿਆਮ (ਥਾਈਲੈਂਡ) ਅਤੇ ਬਰਮਾ ਵਿਚ ਵਸਦੇ ਪਰਵਾਸੀ ਭਾਰਤੀਆਂ ਵਿਚ ਰਾਸ਼ਟਰ ਦੀ ਭਾਵਨਾ ਨੂੰ ਜੁਗਾ ਕੇ ਇਕ ਅਜਿਹੇ 'ਗ਼ੁਦਰ' ਲਈ ਜ਼ਮੀਨ ਤਿਆਰ ਕੀਤੀ ਜਿਸਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਨੂੰ ਦੇਸ਼ ਚੋਂ ਬਾਹਰ ਕੱਢਣਾ ਅਤੇ ਭਾਰਤ ਨੂੰ ਆਜ਼ਾਦ ਕਰਵਾਉਣਾ ਸੀ। ਮਾਂਡਲੇ ਜੇਲ੍ਹ ਵਿਚ ਚਲਾਏ ਗਏ ਕੇਸ ਦੇ ਜੱਜਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਉਹ ਅਮਰੀਕਾ ਦੇ ਖ਼ਤਰਨਾਕ ਗ਼ਦਰੀ ਲੀਡਰਾਂ ਵਿਚ ਸੀ। ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਵਿਰੱਧ ਬਗਾਵਤ ੳਕਸਾਨ ਦੇ ਦੋਸ਼ ਵਿਚ ਉਸਨੂੰ 14 ਅਗਸਤ 1914 ਨੂੰ ਫ਼ਾਂਸੀ ਦੇ ਦਿੱਤੀ ਗਈ। ਉਹ ਬੜਾ ਸਿਆਣਾ, ਜਸ਼ੀਲਾ ਤੇ ਪੱਕਾ ਦੇਸ਼ ਭਗਤ ਸੀ।

ਬਾਬੂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਦਾ ਜਨਮ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਹੁਸ਼ਿਆਰਪੁਰ ਦੇ ਇਕ ਗੁਮਨਾਮ ਜਹੇ ਪਿੰਡ ਕਾਹਰੀ ਸਾਹਰੀ ਵਿਚ ਸ. ਲਾਭ ਸਿੰਘ ਦੇ ਘਰ ਹੋਇਆ। ਉਸਦੀ ਮਾਤਾ ਦਾ ਨਾਮ ਚੰਦ ਕੌਰ ਸੀ। ਉਸਨੂੰ ਮੁਢੱਲੀ ਵਿੱਦਿਆ ਆਪਣੇ ਪਿੰਡ ਵਿਚ ਹੀ ਹਾਸਲ ਕੀਤੀ। ਉਹ ਪੜ੍ਹਾਈ ਵਿਚ ਬੜਾ ਤੇਜ਼ ਅਤੇ ਤੀਖਣ ਬੁੱਧੀ ਵਾਲਾ ਬਾਲਕ ਸੀ। ਪਰ ਨੇੜੇ ਤੇੜੇ ੳਚੇਰੀ ਵਿੱਦਿਆ ਦਾ ਕੋਈ ਯੋਗ ਪਬੰਧ ਨਾ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਉਸਨੇ ਮਿਡਲ ਦਾ ਇਮਤਿਹਾਨ ਪਾਸ ਕਰਨ ਮਗਰੋਂ ਪੜਾਈ ਛੱਡ ਦਿੱਤੀ ਤੇ ਫ਼ੌਜ ਦੇ ਰਸਾਲਾ ਨੰਬਰ 30 ਵਿਚ ।। ਰਪੈ ਮਹੀਨੇ ਤੇ ਭਰਤੀ ਹੋ ਗਿਆ। ਉਦੋਂ ਉਸ ਦੀ ਉਮਰ 16 ਸਾਲ ਦੀ ਸੀ। ਫ਼ੌਜ ਵਿਚ ਉਸਦੀ ਮੁਲਾਕਾਤ ਬਲਵੰਤ ਸਿੰਘ ਨਾਲ ਹੋਈ। ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਉਸਦੇ ਰਾਸ਼ਟਰਵਾਦੀ ਵਿਚਾਰਾਂ ਤੋਂ ਬਹੁਤ ਪੁਭਾਵਿਤ ਹੋਇਆ। ਉਸ ਨੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੀ ਨੌਕਰੀ ਛੱਡ ਦੇਣ ਦਾ ਵਿਚਾਰ ਬਣਾਇਆ ਤੇ ਕੇਵਲ ਡੇਢ ਸਾਲ ਤਕ ਫ਼ੌਜ ਵਿਚ ਰਹਿਣ ਮਗਰੋਂ ਉਹ ਅਸਤੀਫ਼ਾ ਦੇ ਕੇ ਵਾਪਸ ਪਿੰਡ ਪਰਤ ਆਇਆ। ਪਿੰਡ ਪਹੁੰਚ ਕੇ ਉਹ ਪਿਤਾ ਦੇ ਕੰਮ ਵਿਚ ਹੱਥ ਵਟਾਉਣ ਲਗ ਪਿਆ। 1905 ਅਤੇ 1907 ਦੇ ਵਿਚਕਾਰ ਜਦੋਂ ਕਿਸਾਨ ਅੰਦੋਲਨ ਨੇ ਜ਼ੋਰ ਪੁਕੜਿਆ ਤਾਂ

ਉਹ ਭਾਵਨਾਤਮਕ ਤੋਰ ਤੇ ਇਸ ਅੰਦੋਲਨ ਨਾਲ ਜੁੜ ਗਿਆ। ਸ੍ਰ. ਅਜੀਤ ਸਿੰਘ ਦੀਆਂ ਤਕਰੀਰਾਂ ਅਤੇ ਲਾਲ ਚੰਦ 'ਫ਼ਲਕ' ਦੇ ਕੌਮੀ ਤਰਾਨਿਆਂ ਨੇ ਉਸ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਅਜਿਹੀ ਹਲਚਲ ਪੈਦਾ ਕੀਤੀ ਕਿ ਉਸਨੇ ਇਹ ਫ਼ੈਸਲਾ ਕਰ ਲਿਆ ਕਿ ਚਾਹੇ ਉਹ ਦੇਸ਼ ਵਿਚ ਰਹੇ ਜਾਂ ਵਿਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ, ਉਹ ਆਪਣਾ ਸਾਰਾ ਜੀਵਨ ਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਆਜ਼ਾਦ ਕਰਵਾਉਣ ਲਈ ਅਰਪਿਤ ਕਰ ਦੇਵੇਗਾ। ਨੌਕਰੀ ਛੱਡ ਕੇ ਆਉਣ ਮਗਰੋਂ, ਪਿੰਡ ਵਿਚ ਰਹਿੰਦਿਆਂ ਉਸਨੇ ਕੁਝ ਪੈਸਾ ਇਕੱਠਾ ਕੀਤਾ ਤੇ ਹਾਂਗ ਕਾਂਗ ਲਈ ਰਵਾਨਾ ਹੋ ਗਿਆ ਤੇ ਉਥੇ ਇਕ ਟ੍ਰਾਮ ਕੰਪਨੀ ਵਿਚ ਨੌਕਰੀ ਕਰ ਲਈ।

ਵੀਹਵੀਂ ਸਦੀ ਦੇ ਸ਼ੁਰੂ ਵਿਚ ਭਾਰਤੀ ਮੁਲ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਲਈ ਵਿਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਜਾਣ ਲਈ ਇਮੀਗ੍ਰੇਸ਼ਨ ਕਾਨੰਨ ਬੜੇ ਸਖ਼ਤ ਸਨ। ਅਮਰੀਕਾ ਅਤੇ ਕੈਨੇਡਾ ਆਦਿ ਦੇਸ਼ਾਂ ਦੇ ਇਮੀਗੇਸ਼ਨ ਵਿਭਾਗਾਂ ਵਲੋਂ ਭਾਰਤੀਆਂ ਨੂੰ ਬੜਾ ਤੰਗ ਅਤੇ ਪ੍ਰੇਸ਼ਾਨ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇਸ਼ਾਂ ਦੀਆਂ ਸਰਕਾਰਾਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੇ ਅਧੀਨ ਸਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਭਾਰਤੀਆਂ ਨੂੰ ਨਫ਼ਰਤ ਦੀ ਨਿਗਾਹ ਨਾਲ ਵੇਖਿਆ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਬੜਾ ਮਾੜਾ ਸਲੁਕ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਪ੍ਰਦੇਸਾਂ ਵਿਚ ਪਹੁੰਚਣ ਵਾਲੇ ਭਾਰਤੀ ਇਹੋ ਜਿਹੇ ਵਿਤਕਰੇ ਪੁਰਨ ਵਿਹਾਰ ਤੋਂ ਬਹੁਤ ਦੁੱਖੀ ਹੁੰਦੇ ਸਨ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਇਹ ਵਿਚਾਰ ਪੈਦਾ ਹੋਣਾ ਕਦਰਤੀ ਸੀ ਕਿ ਇਸ ਸਾਰੀ ਸਥਿਤੀ ਦਾ ਮਲ ਕਾਰਨ ਦੇਸ਼ ਦੀ ਗੁਲਾਮੀ ਸੀ। ਉਹ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰਦੇ ਸਨ ਕਿ ਜਿਤਨੀ ਦੇਰ ਤਕ ਦੇਸ਼ ਆਜ਼ਾਦ ਨਹੀਂ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਉਤਨੀ ਦੇਰ ਤਕ ਇਸ ਸਥਿਤੀ ਵਿਚ ਕੋਈ ਪੀਵਰਤਨ ਹੋਣਾ ਸੰਭਵ ਨਹੀਂ।

ਕੈਨੇਡਾ ਜਾਣ ਵਾਲੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਭਾਰਤੀ ਰਾਹ ਵਿਚ ਹਾਂਗ ਕਾਂਗ ਰੁਕ ਜਾਇਆ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਕੋਈ ਵੇਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਕੋਲ ਇਤਨਾ ਵੀ ਪੈਸਾ ਨਹੀਂ ਸੀ ਬਚਦਾ ਕਿ ਉਹ ਆਪਣਾ ਸਫਰ ਅਗੇ ਜਾਰੀ ਰੱਖ ਸਕਣ ਜਾਂ ਫ਼ਿਰ ਵਾਪਸ ਸੁਦੇਸ਼ ਪਰਤ ਜਾਣ। ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਅਜਿਹੇ ਭਾਰਤੀਆਂ ਤੇ ਬੜਾ ਤਰਸ ਆਉਂਦਾ। ਕਈ ਵਾਰ ਉਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਘਰ ਵਿਚ ਰੱਖ ਲੈਂਦਾ ਤੇ ਆਪਣੀ ਨੌਕਰੀ 'ਚੋਂ ਬਚਾਏ ਹੋਏ

ਪੈਸਿਆਂ ਨਾਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਦਦ ਕਰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ। ਕਝ ਸਮਾਂ ਹਾਂਗ ਕਾਂਗ ਰਹਿਣ ਮਗਰੋਂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਦਸੰਬਰ 1907 ਵਿਚ ਕੈਨੇਡਾ ਚਲਾ ਗਿਆ। ਉਦੋਂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਦੀ ਆਯ ਮਸਾਂ 20 ਸਾਲ ਦੀ ਸੀ। ਆਪਣੇ ਮਿੱਠੇ ਅਤੇ ਠੰਡੇ ਸਭਾ ਕਾਰਨ ਉਹ ਛੇਤੀ ਹੀ ਉੱਥੇ ਗਏ ਭਾਰਤੀਆਂ ਵਿਚ ਹਰਮਨ ਪਿਆਰਾ ਹੋ ਗਿਆ। ਉਸਨੰ ਫ਼ੌਜ ਦੀ ਨੌਕਰੀ ਸਮੇਂ ਮਿਲਿਆ ਬਲਵੰਤ ਸਿੰਘ ਵੀ ਕੈਨੇਡਾ ਪਹੁੰਚ ਚੁਕਾ ਸੀ। ਡਾ. ਐਚ.ਕੇ. ਪਰੀ ਅਨਸਾਰ ਐਸ ਵੇਲੇ ਕੁਝ ਹੋਰ ਨੌਜਵਾਨ ਜੋ ਵੈਨਕੁਵਰ (ਕੈਨੇਡਾ) ਵਿਚ ਕ੍ਰਾਂਤੀਕਾਰੀ ਗਤੀਵਿਧੀਆਂ ਵਿਚ ਲਗੇ ਹੋਏ ਸਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ 23 ਸਾਲਾਂ ਦਾ ਬੰਗਾਲੀ ਯਵਕ ਤਾਰਕਨਾਬ, ਸਰਿੰਦਰ ਮੋਹਨ ਬੋਸ ਅਤੇ ਭਾਰਤ ਦੇ ਉੱਤਰ-ਪੱਛਮੀ ਪ੍ਰਾਂਤ 'ਚੋਂ ਆਇਆ ਜੀ.ਡੀ. ਕੁਮਾਰ ਸ਼ਾਮਲ ਸਨ। ਕਾਂਤੀਕਾਰੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਰੱਖਣ ਵਾਲੇ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਦਾ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸੰਪਰਕ ਵਿਚ ਆ ਜਾਣਾ ਸੁਭਾਵਕ ਸੀ। ਉਹ ਕੈਨੇਡਾ ਪਹੰਚਦਿਆਂ ਹੀ ਆਪਣੇ ਮਿਸ਼ਨ ਵਿਚ ਜੋਟ ਗਿਆ। ਇਕ ਸਾਲ ਤਕ ਵਿਕਟੋਰੀਆ (ਕੈਨੇਡਾ) ਰਹਿਣ ਮਗਰੋਂ ਉਹ ਅਮਰੀਕਾ ਆ ਗਿਆ। ਏਥੇ ਆਕੇ ਉਸਨੇ ਸੀਆਟਲ ਦੇ ਇਕ ਸਕੂਲ ਵਿਚ ਦਾਖ਼ਲਾ ਲੈ ਲਿਆ। ਪੜਾਈ ਦੇ ਦੋਰਾਨ ਉਸਨੇ ਅਮਰੀਕਾ ਦੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਦੇ ਸੰਘਰਸ਼ ਬਾਰੇ ਡੀਘਾ ਅਧਿਐਨ ਕੀਤਾ ਤੇ ਇਸ ਨਤੀਜੇ ਤੇ ਪਹੁੰਚਿਆ ਕਿ ਅਸੀਂ ਵੀ ਅਮੀਕਨਾਂ ਵਾਂਗ ਸੰਗਠਿਤ ਹੋਕੇ ਸਸ਼ਸਤ ਕਾਂਤੀ ਨਾਲ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੀ ਗਲਾਮੀ ਤੋਂ ਨਜ਼ਾਤ ਪਾ ਸਕਦੇ ਹਾਂ।

ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਬੜਾ ਸੂਝਵਾਨ ਅਤੇ ਬਹੁਤ ਪੜ੍ਹਿਆ ਲਿਖਿਆ ਨੌਜਵਾਨ ਸੀ। ਉਹ ਬੜੀ ਸ਼ੁਧ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭਾਵਸ਼ਾਲੀ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵਿਚ ਗੱਲ ਬਾਤ ਕਰ ਸਕਦਾ ਸੀ। ਉਸਦੀ ਅਜਿਹੀ ਪ੍ਰਪੱਕਤਾ ਅਤੇ ਬਹੁਪੱਖੀ ਗਿਆਨ ਕਰਕੇ ਸਾਥੀ ਮਿੱਤਰ ਉਸਨੂ 'ਬਾਬੂ' ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਕਹਿ ਕੇ ਪੁਕਾਰਨ ਲਗ ਪਏ ਸਨ।

ਅਮਰੀਕਾ ਵਿਚ ਤਿੰਨ ਸਾਲ ਦੀ ਪੜ੍ਹਾਈ ਪੂਰੀ ਕਰਨ ਮਗਰੋਂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਇੰਡੀਅਨ ਟ੍ਰੇਡਿੰਗ ਕੰਪਨੀ ਵਿਚ ਨੌਕਰੀ ਮਿਲ ਗਈ ਜਿਸਦਾ ਉਹ ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਸਰਪ੍ਰਸਤ ਵੀ ਬਣਿਆ ਤੇ ਕੰਪਨੀ ਨੇ ਚੰਗਾ ਮੁਨਾਫਾ ਕਮਾਇਆ ਪਰ ਆਖਰ ਹਰਨਾਮ ਸਿਘ ਨੂੰ ਝੂਠੇ ਦੋਸ਼ਾਂ ਤਹਿਤ ਇਹ ਕੈਪਨੀ ਛੱਡਣੀ ਪਈ।

ਅਜੇ 'ਗ਼ਦਰ ਲਹਿਰ' ਦਾ ਮੁੱਢ ਨਹੀਂ ਸੀ ਬੱਝ੍ਹਿਆ। ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੇ ਆਪਣੇ ਦੇਸ਼ ਵਾਸੀਆਂ ਨੂੰ ਸੰਗਠਿਤ ਕਰਨ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਰਾਜ ਦੀਆਂ ਵਧੀਕੀਆਂ ਪ੍ਰਤੀ ਜਾਗ੍ਰਿਤ ਕਰਨ ਲਈ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵਿਚ ਇਕ ਪਰਚਾ ਕੱਢਣਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤਾ ਜਿਸਦਾ ਨਾਮ 'ਦੀ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ' ਰਖਿਆ ਗਿਆ। ਉਸਨ ਅਮਰੀਕਾ ਅਤੇ ਕੈਨੇਡਾ ਵਿਚ ਸਥਾਪਿਤ ਭਾਰਤੀ ਸੰਗਠਨਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਭਾਗ ਲੈਣਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਦੋਸ਼ ਵਿਚੋਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਨੂੰ ਬਾਹਰ ਕੱਢਣਾ ਸੀ। ਆਪਣੇ ਪਰਚੇ ਵਿਚ ਛਪੇ ਉਸਦੇ ਲੇਖ ਬੜੇ ਧੜਲੇਦਾਰ ਅਤੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ-ਸਾਮਰਾਜ ਵਿਰੋਧੀ ਹੋਇਆ ਕਰਦੋ ਸਨ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਕੈਨੇਡਾ ਦੀ ਸਰਕਾਰ ਇਸਤੇ ਕੈੜੀ ਨਜ਼ਰ ਰੱਖਣ ਲਗ ਪਈ।

1909 ਵਿਚ `ਹਿੰਦਸਤਾਨ ਐਸੋਸੀਏਸ਼ਨ` ਨਾਮ ਦੀ ਇਕ ਜਥੇਬੰਦੀ ਕਾਇਮ ਕੀਤੀ ਗਈ ਜਿਸਦੇ ਪੁਧਾਨ ਭਾਈ ਭਾਗ ਸਿੰਘ ਭਿੱਖੀਵਿੰਡ, ਸਕੱਤਰ ਜੀ.ਡੀ. ਕੁਮਾਰ (ਜਿਸਦਾ ਪੁਰਾ ਨਾਮ ਗਰਾਂ ਦਿੱਤਾ ਕਮਾਰ ਸੀ) ਅਤੇ ਖ਼ਜ਼ਾਨਚੀ ਬਾਬੂ ਹਰਨਾਮ ਸਿਘ ਦਾ ਮਿੱਤਰ ਭਾਈ ਬਲਵੰਤ ਸਿੰਘ ਕੈਨੋਡੀਅਨ ਸੀ। ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਇਸ ਐਸੋਸੀਏਸ਼ਨ ਦਾ ਬੜਾ ਸਰਗਰਮ ਅਤੇ ਉੱਦਮੀ ਮੈਂਬਰ ਸੀ। ਇਸ ਸਭਾ ਦੇ ਉਦੇਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਚਾਰਨ ਲਈ ੳਰਦ ਵਿਚ 'ਸਵਦੇਸ਼ ਸੇਵਕ' ਨਾਮ ਦਾ ਅਖ਼ਬਾਰ ਕਢਿਆ ਗਿਆ, ਜਿਸ ਦਾ ਐਡੀਟਰ ਜੀ.ਡੀ.ਕਮਾਰ ਸੀ। ਇਹੋ ਜਿਹਾ ਇਕ ਪੰਜਾਬੀ ਅਖ਼ਬਾਰ 'ਪਰਦੇਸੀ ਖ਼ਾਲਸਾ' ਸ. ਅਮਰ ਸਿੰਘ ਝਿੰਗਰ ਨੇ ਜਾਰੀ ਕੀਤਾ। ਵੈਨਕੁਵਰ ਵਿਖੇ ਲੰਡਨ ਦੇ ਇੰਡੀਆ ਹਾਊਸ ਦੀ ਤਰਜ਼ ਦਾ 'ਸਵਦੇਸ਼ ਸੇਵਕ ਹੋਮ' ਕਾਇਮ ਕੀਤਾ ਗਿਆ। ਇਸ ਵਿਚ ਵੀ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੇ ਆਪਣੇ ਜਸ਼ੀਲੇ ਲੇਖਾਂ ਰਾਹੀਂ ਬੜਾ ਹਿੱਸਾ ਪਾਇਆ।

ਕੈਨੇਡਾ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਕਰਨ ਲਈ ਭਾਰਤੀਆਂ ਲਈ ਬੜੇ ਸਖ਼ਤ ਕਾਨੂੰਨ ਸਨ ਤੇ ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਾਨੂੰਨਾਂ ਨੂੰ ਹੋਰ ਸਖ਼ਤ ਕੀਤਾ ਜਾ ਰਿਹਾ ਸੀ। ਕੈਨੇਡਾ ਵਿਚ ਥਾਂ ਥਾਂ ਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਾਨੂੰਨਾਂ ਦੇ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚ ਮੀਟਿੰਗਾਂ ਸਦੀਆਂ ਅਤੇ ਕਾਨੂੰਨੀ ਲੜਾਈ ਲੜਣ ਲਈ ਫੰਡ ਇਕੱਠੇ ਕੀਤੇ ਜਾ ਰਹੇ ਸਨ। ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਐਸੋਸੀਏਸ਼ਨ ਦੇ ਸੱਦੇ ਤੇ ਅਪ੍ਰੈਲ 1910 ਵਿਚ ਇਕ ਮੀਟਿੰਗ ਬੁਲਾਈ ਗਈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਹੁਸੈਨ ਰਹੀਮ ਉਰਫ਼ ਛਗਣ ਖੈਰਾਜ ਵਰਮਾ ਦੀ ਗ੍ਰਿਫ਼ਤਾਰੀ ਬਾਰੇ ਵਿਚਾਰ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਜੋ 1910 ਦੇ ਸ਼ੁਰੂ ਵਿਚ ਕਾਠੀਆਵਾੜ ਤੋਂ ਵੈਨਕੂਵਰ ਪਹੁੰਚਿਆ ਸੀ। ਵੈਨਕੂਵਰ ਪਹੰਚਦਿਆਂ ਹੀ ਉਸਨੰ ਗ਼ੈਰ-ਕਾਨੂੰਨੀ ਢੰਗ

6

ਨਾਲ ਕੈਨੇਡਾ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੇ ਦੋਸ਼ ਵਿਚ ਗਿਫ਼ਤਾਰ ਕਰ ਲਿਆ ਗਿਆ ਸੀ। ਦੋਸ਼ ਇਹ ਸੀ ਕਿ ਉਹ ਕੈਨੇਡਾ ਲਈ ਸਿੱਧੀ ਟਿਕਟ ਲੈਕੇ ਵੈਨਕਵਰ ਨਹੀਂ ਸੀ ਪਹੰਚਿਆ। ਹਿੰਦਸਤਾਨ ਐਸੋਸੀਏਸ਼ਨ ਵਲੋਂ ਸੱਦੀ ਗਈ ਇਸ ਮੀਟਿੰਗ ਵਿਚ ਤਾਰਕ ਨਾਥ ਅਤੇ ਜੀ.ਡੀ. ਕਮਾਰ ਤੇਂ ਇਲਾਵਾ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੇ ਵੀ ਕੈਨੇਡੀਅਨ ਸ਼ਰਕਾਰ ਦੀ ਬੜੀ ਨਖੇਧੀ ਕੀਤੀ ਸੀ। ਸਰਕਾਰੀ ਕਾਨੂੰਨਾਂ ਨੂੰ ਚੁਣੌਤੀ ਦੇਣ ਦੇ ਦੋਸ਼ ਵਿਚ ਕੁਝ ਸਮੇਂ ਬਾਦ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੇ ਗਿਫ਼ਤਾਰ ਕਰ ਲਿਆ ਗਿਆ ਅਤੇ ਉਸਨੰ 48 ਘੰਟੇ ਦੇ ਅੰਦਰ-ਅੰਦਰ ਦੋਸ਼ ਛੱਡ ਜਾਣ ਦਾ ਆਦੇਸ਼ ਜਾਰੀ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ। ਉਸ ਉਪਰ ਸਰਕਾਰ ਵਿਰੱਧ ਵਿਦਰੋਹ ਭੜਕਾਣ ਦਾ ਦੋਸ਼ ਸੀ। ਬਾਬੂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੇ ਇਸ ਆਦੇਸ਼ ਦੀ ਸੂਚਨਾ ਆਪਣੇ ਇਕ ਅਮੀਕਨ ਮਿੱਤਰ ਰੇਮਿਸਬਰਗ਼ ਨੂੰ ਤਾਰ ਰਾਹੀਂ ਭੇਜ ਦਿੱਤੀ। ਤਾਰ ਦੇ ਉੱਤਰ ਵਿਚ ਉਸਦੇ ਅਮੀਕਨ ਦੋਸਤ ਨੇ ਕੈਨੇਡੀਅਨ ਸਰਕਾਰ ਨੂੰ ਲਿਖਿਆ ਕਿ ਉਹ ਉਸਨੂੰ ਦੇਸ਼ ਨਿਕਾਲਾ ਨਾ ਦੇਣ, ਉਹ ਜਲਦੀ ਹੀ ਕੈਨੇਡਾ ਆਕੇ ਉਸਨੂੰ ਆਪਣੀ ਜ਼ਿਮੇਂਵਾਰੀ ਤੇ ਅਮਰੀਕਾ ਲੈ ਜਾਵੇਗਾ। ਤਾਰ ਮਿਲਦਿਆਂ ਹੀ ਰੈਮਿਸਬਰਗ ਆਪਣੀ ਨਿੱਜੀ ਬੋਟ (ਕਿਸ਼ਤੀ) ਲੈਕੇ ਕੈਨੇਡਾ ਪਹੁੰਚ ਗਿਆ ਅਤੇ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਨਾਲ ਅਮਰੀਕਾ ਲੈ ਆਇਆ।

ਅਮਰੀਕਾ ਪਹੁੰਚ ਕੇ ਇਕ ਵਾਰ ਫਿਰ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੇ ਉਚੇਰੀ ਸਿੱਖਿਆ ਲਈ ਕੈਲੀਫ਼ੋਰਨੀਆ ਦੀ ਬਰਕਲੇ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀ ਵਿਚ ਦਾਖ਼ਲਾ ਲੈ ਲਿਆ। ਇੱਥੇ ਉਹ ਉਨਾਂ ਨੌਜਵਾਨਾਂ ਦੇ ਸੰਪਰਕ ਵਿਚ ਆਇਆ ਜੋ 'ਗ਼ਦਰ ਲਹਿਰ' ਨੂੰ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰਨ ਦੀ ਯੋਜਨਾ ਬਣਾ ਰਹੇ ਸਨ। ਅੰਤਰਰਾਸ਼ਟਰੀ ਹਾਲਾਤ ਬੜੀ ਤੇਜ਼ੀ ਨਾਲ ਬਦਲ ਰਹੇ ਸਨ ਤੇ ਵਿਸ਼ਵ ਜੰਗ ਸ਼ਰ ਹੋ ਜਾਣ ਦੇ ਬੱਦਲ ਗਹਿਰੇ ਹੱਣੇ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਗਏ ਸਨ। ਭਾਰਤੀ ਨੌਜਵਾਨ ਚਾਹੁੰਦੇ ਸਨ ਕਿ ਜਦੋਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਜਰਮਨੀ ਵਿਰੱਧ ਉਲਝੇ ਹੋਣ ਤਾਂ ਉਹ ਇਸ ਸਥਿਤੀ ਦਾ ਲਾਭ ਉਠਾ ਕੇ ਅੰਗਰੇੜਾਂ ਵਿਰੱਧ ਗ਼ਦਰ ਕਰ ਦੇਣ। ਇਹੋਂ ਜਹੇ ਹਾਲਾਤ ਵਿਚ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਦੋ ਦੋ ਫਰੰਟ ਉਤੇ ਨਹੀਂ ਲੜ ਸਕਣਗੇ ਤੇ ਉਹ ਭਾਰਤ ਛੱਡ ਜਾਣ ਤੇ ਮਜ਼ਬੂਰ ਹੋ ਜਾਣਗੇ।

ਨਵੰਬਰ 1913 ਵਿਚ ਜਦੋਂ ਉਰਦੂ ਅਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ 'ਗ਼ਾਦਰ' ਪਰਚਾ ਜਾਰੀ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਅਤੇ ਸੋਹਨ ਸਿੰਘ ਭਕਨਾ, ਲਾਲਾ ਹਰਦਿਆਲ ਅਤੇ ਹੋਰ ਕ੍ਰਾਂਤੀਕਾਰੀ ਨੌਜਵਾਨਾਂ ਦੁਆਰਾ 'ਗ਼ਾਦਰ ਲਹਿਰ' ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤੀ ਗਈ ਤਾਂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਤਨ, ਮਨ ਤੇ ਧਨ ਨਾਲ ਗ਼ਾਦਰ ਪਰਚੇ ਅਤੇ ਗ਼ਾਦਰ ਲਹਿਰ ਨਾਲ ਜੁੜ ਗਿਆ। ਪਹਿਲਾਂ ਉਹ ਆਪਣਾ ਪਰਚੇ 'ਦੀ ਹਿੰਦੂਸਤਾਨ' ਅਤੇ 'ਸਵਦੇਸ਼ ਸੇਵਕ' ਲਈ ਲੇਖ ਲਿਖਿਆ ਕਰਦਾ ਸੀ ਹੁਣ ਉਸਨ ਗ਼ਦਰ ਲਈ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਮਰਾਜ ਵਿਰੁੱਧ ਅਤੇ ਦੋਸ਼ ਦੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਲਈ ਲੇਖ ਲਿਖਣੇ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿੱਤੇ। ਉਸਦੇ ਲੇਖ ਬੜੇ ਧੜੱਲੋਦਾਰ ਅਤੇ ਬਾਗ਼ੀਆਨਾਂ ਅੰਦਾਜ਼ ਵਿਚ ਹੁੰਦੇ ਸਨ।

ਜਦੋਂ ਕੈਨੇਡੀਅਨ ਸਰਕਾਰ ਵਲੋਂ ਲਾਈਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਸ਼ਰਤਾਂ ਪਰੀਆਂ ਕਰਨ ਮਗਰੋਂ ਬਾਬਾ ਗਰਦਿੱਤ ਸਿੰਘ ਦੁਆਰਾ ਕਰਾਏ ਤੇ ਲਿਆ ਜਹਾਜ਼ ਕੋਮਾਗਾਟਾਮਾਰੁ 23 ਮਈ 1914 ਨੰ 376 ਭਾਰਤੀ ਮੁਸਾਫ਼ਰਾਂ ਨੂੰ ਲੈਕੇ ਵੈਨਕੁਵਰ ਪਹੰਚਿਆ ਤਾਂ ਕੈਨੇਡੀਅਨ ਅਧਿਕਾਰੀਆਂ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਬੰਦਰਗਾਹ ਤੋਂ ਉਤਰਨ ਅਤੇ ਸ਼ਹਿਰ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੀ ਇਜਾਜ਼ਤ ਨਾ ਦਿੱਤੀ। ਮੁਸਾਫ਼ਰਾਂ ਨੂੰ ਨਿਆਂ ਦੁਆਉਣ ਅਤੇ ਉਨਾਂ ਦੀਆਂ ਪ੍ਰੇਸ਼ਾਨੀਆਂ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਨ ਲਈ ਸ਼ੋਰ ਕਮੇਟੀ ਦਾ ਗਠਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ। ਨਿਆਂ ਵਿਭਾਗ ਦੇ ਦਰਵਾਜ਼ੇ ਖਟਖਟਾਏ ਗਏ ਪਰ ਕੈਨੇਡਾ ਵਾਲੇ ਕੁਝ ਵੀ ਸੁਣਨ ਲਈ ਤਿਆਰ ਨਹੀਂ ਸਨ। ਭਾਈ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਤੇ ਕੁਝ ਹੋਰ ਕਾਂਤੀਕਾਰੀਆਂ ਨੇ ਮਸਾਫ਼ਰਾਂ ਨਾਲ ਗੁਪਤ ਤੋਰ ਤੇ ਸੰਪਰਕ ਪੈਦਾ ਕਰਨ ਅਤੇ ਸਹਾਇਤਾ ਕਰਨ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ। ਕੋਮਾਗਾਟਾ ਮਾਰ ਦੀ ਘਟਨਾ ਨੇ ਇਕ ਵਾਰ ਫਿਰ ਹਿੰਦੀਆਂ ਦੀ ਕੋਮੀ ਅਣਖ ਨੂੰ ਵੰਗਾਰਿਆ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕੈਨੇਡੀਅਨ ਹਕਮਤ ਅਤੇ ੳਸ ਦੇ ਹਮਾਇਤੀਆਂ ਨਾਲ ਸਿੱਧੀ ਟਕਰ ਲੈਣ ਦਾ ਫ਼ੈਸਲਾ ਕਰ ਲਿਆ। ਇਸ ਕੰਮ ਲਈ ਅਮਰੀਕਾ ਤੋਂ ਹਥਿਆਰ ਲਿਆੳਂਦੇ ਹੋਏ ਬਾਬ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਤੇ ੳਸ ਦੇ ਤਿੰਨ ਹੋਰ ਸਾਥੀ ਭਾਈ ਭਾਗ ਸਿੰਘ, ਭਾਈ ਬਲਵੰਤ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਭਾਈ ਮੇਵਾ ਸਿੰਘ ਕੈਨੇਡਾ ਦੀ ਹੱਦ ਅੰਦਰ ਦਾਖ਼ਲ ਹੁੰਦੇ ਹੋਏ ਗਿਫਤਾਰ ਕਰ ਲਏ ਗਏ। ਕੈਨੇਡਾ ਦੀ ਪਲਿਸ ਕੋਲ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਵਿਰੱਧ ਹੋਰ ਵੀ ਕਈ ਕੇਸ ਦਰਜ ਸਨ ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਦੇਸ਼ ਛੱਡ ਜਾਣ ਦਾ ਹੁਕਮ ਦੇ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ। ਇਕ ਵਾਰ ਫਿਰ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਦੇ ਕੁਝ ਅਮਰੀਕਨ ਸਾਥੀਆਂ ਨੇ 2500 ਡਾਲਰ ਦੀ ਜ਼ਮਾਨਤ ਦੇ ਕੇ ਉਸਨੂੰ ਛਡਵਾ ਲਿਆ ਪਰ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਉੱਤੇ ਸਰਕਾਰ ਵਿਰੱਧ ਕਾਰਵਾਈਆਂ ਕਰਨ, ਬਗ਼ਾਵਤ ਭੜਕਾਉਣ ਅਤੇ ਗ਼ੈਰ ਕਾਨੂੰਨੀ ਢੰਗ ਨਾਲ ਦੋਸ਼ ਵਿਚ ਹਥਿਆਰ ਲਿਆਉਣ ਦੇ ਦੋਸ਼ ਵਿਚ ਕੇਸ ਚਲਾਇਆ ਗਿਆ। ਜਦੋਂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਦੇ ਅਮਰੀਕਨ ਮਿੱਤਰਾਂ ਨੂੰ ਪਤਾ ਚਲਿਆ ਕਿ ਉਹ ਕੇਸ ਹਾਰ ਜਾਣਗੇ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਜ਼ਮਾਨਤ ਦੀ ਰਕਮ ਵਾਪਸ ਲੈਕੇ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੂੰ

(ਬਾਕੀ ਪੈਨਾ 9 ਤੇ)

Khalsa Samachar, New Delhi / 16-22 August, 2012

ਖਾਲਸਾ ਸਮਾਚਾਰ, ਨਵੀਂ ਦਿੱਲੀ ੧੬-੨੨ ਅਗਸਤ, ੨੦੧੨

# Motherly Affection

### 💠 Bibi Dr. Inderjit Kaur

ust mot

mother's affection, one goes into a sense of ecstasy and heavenly bliss and feels loving hands of a mother around oneself. Mother's lap gives you the taste of heavens and you feel as if God has given you all the virtues of the world. For the continuance of this world, God kept mother's affection as the most important ingredient. Motherly affection is present not only in human beings but also in birds and animals. Before giving birth, a bird makes her own nest by carefully selecting twigs and twines to make a masterpiece, which even human beings can't. The animals also find a safe place; the doos would dig up the earth or find a cool place in summer. Motherly love and affection till humans, birds and animals with great energy. Feeble and delicate mothers under extreme hardship would collect

recollecting

food for their children. Small animals would bravely face bigger predators at great risk to their own lives to save their offspring.

Motherly love has two different taces. In one, it disgraces itself, when she steals the right of someone else just to promote her own child. At times, to beget her own child, she feaves aside all ethics and moral values and does not hesitate to sacrifice someone else's child:

ਮਾਇਆ ਮਸਤਾ ਮੋਹਣੀ ਜਿਨਿ ਵਿਣੂ ਦੋਤਾ ਜਗ ਖਾਇਆ॥ (੬੪੩)

(The love of Maya is enticing; without teeth it has eaten up the world.) Same motherly affection, when used for His creation, becomes God's attribute. It can be showered on the whole mankind and can help poor, destitutes and helpless people. Bhagat Puran Singh's most compassionate and generous heart was tilled with the motherly affection to the brim.

When Bhagat Ji was serving at Gurdwara Dehra Sahib in Lahore, some people brought a crippled boy to the Gurdwara. They explained that



the mother of the child was dead and the father, who was working for them, had left his house and disappeared. Their women-folk had looked after the child for about a month and a halt and thereafter had refused to look after him. Even the orphanage relused to take him. They had brought the child to the Gurdwara considering it a holy place, where anyone could seek shelter.

The manager of the Gurdwara replied that they had no arrangement to keep a crippled child in the Gurdwara. People, who had brought the child, were at their tether's end, so they left the child on the stairs of the Gurdwara and disappeared. Perhaps they thought they had left the child in God's home and if none in Gurdwara attended to him, the management of the Gurdwara only would be answerable to God.

The child was removed from the stairs and put outside on the pebbles. Seeing this, many visitors started feeding him, resulting in his getting loose motions. As normally is the case, in helping a destitute, the people

give them a lot of eatables, but at times fail to provide them the basic facilities, which they actually need. The child, being a cripple, could not clean himself and was uncomfortable on the hard pebbles. He tried to move and in the bargain, got himself smeared badly. Seeing this, Bhagat Ji's heart went out to him. He lifted the child, cleaned him and took him to the manager of the Gurdwara, asking him as to what to do with the child. He was told to look after the child, as he had picked him up. A prayer was also made to grant Bhagat Ji the love and strength to look after the crippled child.

God had blessed Bhagat Puran Singh with plenty of love, affection and compassion not only for the abandoned child but also tor the whole mankind. He became a unique personality with unlimited faith in God and in his own mission. God is there to bless us all but only each out to kim

if we reach out to Him.

The cripple was named Piara, as Bhagat Ji had started adoring the child. This four-year old mentally chaltenged and crippled child required love and care, as generally is the need of an infant like him. Bhagat Ji would provide all the love and care as he had inherited this in abundance from his mother. He writes, "What made Piara happy was playing with sand and letting it slip through his hands. Seeing this happiness, my heart was also satlated."

Piara's lower limbs were very weak, especially his feet. So for passing motion, he had to sit for a long time and sometimes he had to be given enema. During winters, there was always a fear of catching cold. *Bhagat Ji* used to keep his bed warm and then put Piara in the warm bed. He used to lie by his side to keep him warm as Piara's own body could not produce the required warmth. I don't think that even a real mother could have provided so much of love and affection to the crippled child. Bhagat Puran Singh narrated that on one occasion, they had very little to eat and in desperation, he told Piara that he was going to commit suicide by jumping into a well. Piara immediately gestured that he should be thrown into the well first. Remembering this incident, *Bhagat Ji* often used to go into ecstasy, hold his hands and say, "Piara is my God, he has saved me from going astray." Then he used to address me and say, "I think of Piara as God for another reason. Whenever I look at his crippled body and especially his wrist, I remember God and thank Him for giving me an able body."

There are a few other incidents. which I would like to share with the readers. Bhagat Puran Singh used to study a lot and always had 7-8 books, magazines and newspapers lying around him. While reading, whatever appealed to his mind, he would note down and put it in his pocket. Piara used to be sitting by his side in a chair, while Bhagat Ji would be working, sitting on the floor. At times, Bhagat Ji used to forget that he had put the notes in his pocket and would start searching. Piara would be watching and would promptly tell Bhagat Ji to look into his pockets. Bhagat Ji love him for these gestures.

Piara used to accompany Bhagat Ji wherever he went. Once he had come to me in Sangrur. He was to be operated upon for Hemia and did not bring Piara along. Surgery and recovery took quite a few days. When we returned to Amritsar, I started talking to Sewadars and Bhagat Ji went straight to his beloved companion. Plara was obviously very angry because of Bhagat Ji's long absence and refused to talk to him. Bhagat Ji sat down next to Piara, got hold of his feet and repeatedly asked for forgiveness. Piara would listen to no reason whatsoever. Seeing no end to the tussle, a Sewadar came to me for help. I explained to Piara that Bhagat Ji was sick and could not come earlier. I also told him that in future Bhagat Jiwould take him along wherever he was to go. Only then Plara was pacified. Is there anyone in this world who would shower so much of love and affection on a destitute crippled person? Even when Plara was more than 50 years old he still used to sit in the lap of Bhagat Ji, who used to say, "when Piara is sltting in my lap, I feel I am sitting in my mother's lap." Bhagat Ji looked after Piara for 58 long years. A child abandoned in the name of God brought Bhagat Ji so much closer to God:

ਸਫਲੁ ਜਨਮੁ ਹਰਿ ਜਨ ਕਾ ਉਪਜਿਆ ਜਿਨਿ ਕੀਨੋ ਸਉਤੁ ਬਿਧਾਤਾ॥ (੫੩੨) (How fruitful is the birth of Lord's humble servant, who has proved to be His worthy son.)

In another incident Bhagat Jicame across a destitute woman named Aasha Devi. She was very sick. On examination, she was found to be suffering from T.B. At that time Pingalwara was located outside the Amritsar railway station, near the Tanga stand. He brought Aasha Devi and her four-year old son to Pingalwara. Bhagat Ji's motherly affection made him repeatedly cover Aasha Devi's phlegm (spit) with dust. He would collect tood from houses and keep the best for Aasha Devi. Sometimes, he used to bring grapes for her. During this period, he became very attached to Aasha's son Jeeta. Aasha survived only for about 15 days and entrusted Bhagat Ji with the custody of Jeeta before dying. Bhagat Ji had great hopes for Jeeta but to no avail. The boy was also found to be suffering from T.B. and he also died in Bhagat Ji's lap. After Jeeta's demise, Bhagat Jithought that he was to contract T.B. from Jeeta and die. Then his mother's soul would ask, "Why did you sacrifice your life for an unknown child? Why did you let him sleep with you?" He himself thought about the answer and counter-questioned his mother, "If I was to contract T.B., when I was 4year old, would you have refused to let me by your side? I am sure you would have kept me by your side, I could not have given love to Jeeta, if you had not given me so much of love. I had to pass on the legacy of love to him and I did that with great sense of satisfaction. So my dear mother you should be happy that I had followed your teachings. Jeeta's disease had no parallel in front of my feelings of love for him. You only are the creators of these thoughts of mine. I am sure you feel proud of me."

In our organization, there is a person named Sarwan Singh. When he came to *Pingalwara*, he was just 4 years old. He told us that he was very unhappy in his family and one day boarded a train and landed up in Amritsar. He worked tor a few days at a wayside food stall. Someone told the food stall owner that he could not keep the child and the police should be informed about him. When police was informed, they left the child in *Pingalwara. Bhagat Ji* put him in a school near *Pingalwara*.

One day, for some reason, Sarwan was beaten by the teacher and he ran away from the school and boarded a Delhi bound train. Once in Delhi, he was again picked up by the police, while loitering on the platform, when they asked him about his whereabouts, he did not tell them about his abode, fearing that he will have to go to school and face the teacher again. He was sent to a 'Juvenile Home', where the treatment meted out to him was even worse. After a few days, he realized that Pingalwara was definitely a better place and informed Delhi Police the address. On receiving the letter from Sarwan, Bhagat Ji immediately set out for Delhi. Officials of the 'Juvenile Home' refused to let Sarwan go with Bhagat Ji. Nothing could stop Bhagat Ji's concern for Sarwan and he lay down in front of the vehicle of the official and refused to budge till Sarwan was handed back to him. Soon Sarwan was back in Pingalwara.

Bhagat Ji's affection was equal for all the inmates of Pingalwara. There were many children like Sarwan and if any one of them cried for any reason, he would take out his steel bangle and rhythmically sound his begging bowl (Baata) to quieten the child. When Bhagat Ji started spending most of his time in Darbar Sahib, the children would await his arrival and rush to him for the sweets, he usually brought for them every day. Having distributed the refreshments, Bhagat Ji always felt happy and satisfied.

Bhagat Puran Singh always prayed that God gives him enough strength to continue his work for the suffering humanity, even if he was to spend his entire life on the pavements. On the contrary, I once heard another prayer in a huge gathering in Patiala, where a gentleman made a supplication for all the worldly possessions, including a bungalow and sending his son abroad. What a contrast! A person devoted entirely to alleviating the sufferings of mankind asking for, "Let me stay on the roadside but keep me in the service of the downtrodden":

ਹੈਨਿ ਵਿਰਲੇ ਨਾਹੀ ਘਣੇ ਫੈਲ ਫਕੜ ਸੰਸਾਰੁ॥ (੧੪੧੧)

(The Faqirs, who are embodiments of self sacrifice and self denial are few and far between.)

Bhagat Ji considered the Pingalwara workers as part of his family and look after them like a doting father. On one occasion, he deputed a Sewadar to visit another town for some work. It was thick of winter when the Sewadar started for his journey. Suddenly Bhagat Ji realized that the Sewadar had no woolens on him. He ran and reached the Sewadar near the Bhandari Bridge in Amritsar and handed over a Shawl to him.

I would like to share another incident that was brought to my notice. Once, Bhagat Ji was to attend a conference in another town. Bhagat Ji liked to travel by a passenger train and also kept a Sewadar with him, who could do the reading and writing work. On this occasion, he had two Sewadars with him. He gave a lot of writing work to the Sewadars and went for the conference. It was summer time and Bhagat Ji was continuously giving more and more work. This continued for 3-4 days. One of the Sewadars was now running high fever but he did not stop writing. When Bhagat Ji returned from the conference, he was told about the ailing Sewadar. Bhagat Ji rushed to him and kissing his hands remarked, "God has given you such a beautiful handwriting.

I received affection in abundance from Bhagat Puran Singh, which he expressed with torrents of tears. Once he was not well and spent a few days with me in Sangrur. On recovery, he started planning to go back to Amritsar. I got busy in the hospital. After sometime, I received a phone call from home that Bhagat Ji was not saying anything but was crying continuously. I picked up my bicycle and quickly reached home. Bhagat Ji was still crying and was so overwhelmed with emotions that he was unable to say anything. In the meantime, my brothers and sisters had also arrived. We gave some juice to Bhagat Jiand calmed him down. I asked Bhagat Ji as to what had happened and why was he crying? He replied, "Now I have two Piaras. When I am at Sangrur, the Piara at Amritsar is away from me and if I am at Amritsar, the Piara at Sangrur is away from me.'

So much of love and affection can only be showered by the blessed souls of the Lord. Such affection gives one an unlimited moral strength to tread the difficult path of Sewa:

ਸਤਿਗੁਰ ਕੀ ਸੇਵਾ ਗਾਖੜੀ ਸਿਰੁ ਦੀਜੈ

ਆਪੂ ਗਵਾਇ॥ (੨੭)

(It is very difficult to serve the true Guru; it is possible only if done with complete dedication, by shedding the ego.) ਬਾਬੂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ...

ਭਾਰਤ ਜਾਣ ਵਾਲੇ ਜਹਾਜ਼ ਤੇ ਬਿਠਾ ਦਿੱਤਾ। ਜਹਾਜ਼ ਤੇ ਬਿਠਾਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਗ਼ਦਰੀ ਨੌਜਵਾਨਾਂ ਦੀ ਇਕ ਮੀਟਿੰਗ ਹੋਈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਦੀ ਇਹ ਡਿਊਟੀ ਲਗਾਈ ਗਈ ਕਿ ਉਹ ਭਾਰਤ ਦੇ ਉੱਤਰ ਪੂਰਬੀ ਏਸ਼ੀਅਨ ਦੇਸ਼ਾਂ-ਚੀਨ, ਜਾਪਾਨ, ਹਾਂਗ ਕਾਂਗ, ਸਿਆਮ ਅਤੇ ਬਰਮਾ ਵਿਚ 'ਗ਼ਦਰ' ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰਦਾ ਹੋਇਆ ਭਾਰਤ ਪਹੁੰਚੇਗਾ। ਦੇਸ਼ ਵਿਚ 'ਗ਼ਦਰ' ਮਚਾਉਣ ਦੇ ਉਦੇਸ਼ ਨਾਲ ਹੋਰ ਵੀ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਨੌਜਵਾਨ ਕੈਨੇਡਾ ਅਤੇ ਅਮਰੀਕਾ ਤੇਂ ਵਾਪਸ ਸੁਦੇਸ਼ ਪਰਤਣੇ ਸ਼ੂਰੂ ਹੋ ਗਏ ਸਨ ਤਾਂਕਿ ਇਕ ਮਿਥੀ ਹੋਈ ਯੋਜਨਾਂ ਅਤੇ ਮਿੱਥੀ ਹੋਈ ਤਰੀਕ ਨੂੰ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਵਿਰੁੱਧ ਦੇਸ਼ ਵਿਆਪੀ ਬਗ਼ਾਵਤ ਖੜੀ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਜਾਵੇ।

ਏਸ਼ੀਆ ਦੇ ਉੱਤਰ-ਪਰਬੀ ਦੋਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਪਹੁੰਚ ਕੇ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੇ ਆਪਣੇ ਸਾਥੀ ਇਨਕਲਾਬੀਆਂ – ਭਾਈ ਬਲਵੰਤ ਸਿੰਘ, ਰਾਮ ਸਿੰਘ, ਸੰਤੋਖ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਸੋਹਨ ਲਾਲ ਪਾਠਕ ਨਾਲ ਮਿਲ ਕੇ ਗ਼ਦਰ ਦਾ ਪੁਚਾਰ ਕਰਨਾ ਅਤੇ ਗੁਪਤ ਜਥੇਬੰਦੀਆਂ ਕਾਇਮ ਕਰਨੀਆਂ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿੱਤੀਆਂ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੌਜਵਾਨਾਂ ਨੰ ਪਹਿਲਾਂ ਹੀ ਗ਼ਦਰ ਦੇ ਪਚਾਰ ਲਈ ਇਨਾਂ ਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਭੇਜਿਆ ਜਾ ਚੁਕਾ ਸੀ। ਜਰਮਨ ਅਧਿਕਾਰੀ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਵਿਰੁੱਧ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹਰ ਤਰਾਂ ਨਾਲ ਮਦਦ ਕਰਨ ਲਈ ਤਿਆਰ ਸਨ। ਜਦੋਂ ਜਰਮਨਾਂ ਦੁਆਰਾ ਬਣਾਈ ਸਿਆਮ ਬਰਮਾ ਯੋਜਨਾ ਫੇਲ ਹੋ ਗਈ ਤਾਂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਆਪਣੇ ਸਾਥੀ ਸੋਹਨ ਲਾਲ ਪਾਠਕ ਵਾਂਗ ਸਿਆਮ ਤੋਂ ਨਿਕਲ ਕੇ ਬਰਮਾ ਆ ਗਿਆ ਜਿਥੇ ਉਸਨੇ ਫੌਜੀ ਛਾਉਣੀਆਂ ਵਿਚ ਪੁਚਾਰ ਕਰਕੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਫੌਜੀਆਂ ਨੂੰ ਗਦਰ ਪਾਰਟੀ ਦਾ ਮੈਂਬਰ ਬਣਾਇਆ।

ਫ਼ਰਵਰੀ 1915 ਵਿਚ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਸਿਆਮ ਅਤੇ ਬਰਮਾ ਦੀ ਸਰਹੱਦ ਦੇ ਨੇੜੇ ਗਹੇਂਕਾ ਗਿਆ ਤੇ ਉੱਥੋਂ ਸਿਆਮ ਦੀ ਸਰਹੱਦ ਪਾਰ ਕਰਕੇ ਬਰਮਾ ਦੇ ਮੈਸੋਰਟ ਅਤੇ ਮਾਯਾਵਾਦੀ ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਚੋਂ ਹੁੰਦਾ ਹੋਇਆ ਮਾਰਚ 1915 ਵਿਚ ਰੰਗੂਨ ਆ ਗਿਆ। ਇੱਥੇ ਉਸਦਾ ਇਕ ਸਾਥੀ ਚਾਲੀਆ ਰਾਮ 'ਗ਼ਾਦਰ' ਅਖ਼ਬਾਰ ਦੇ ਪਰਚੇ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਲਿਜਾਂਦਾ ਹੋਇਆ ਪਕੜਿਆ ਗਿਆ। ਸੀ.ਆਈ.ਡੀ. ਦੇ ਅਫ਼ਸਰਾਂ ਨੇ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਪਕੜਨ ਦੇ ਜਤਨ ਤੇਜ਼ ਕਰ ਦਿੱਤੇ ਜਿਸ ਦੇ ਫ਼ਲਸਰੂਪ ਉਸਨੂੇ ਰੰਗੂਨ ਤੋਂ ਖਿਸਕਣਾ ਪੈ ਗਿਆ। ਗ਼ਦਰੀ ਨੌਜਵਾਨਾਂ ਦੀ ਹਰ ਪਾਸੇ ਧਰ-ਪਕੜ ਜਾਰੀ ਸੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਪਹੁੰਚਣ ਤੋਂ ਰੋਕਿਆ ਜਾ ਰਿਹਾ ਸੀ। ਅਪ੍ਰੈਲ 1915 ਵਿਚ ਜਦੋਂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਬਰਮਾ ਤੋਂ ਸਿਆਮ ਜਾ ਰਿਹਾ ਸੀ ਤਾਂ ਅਚਾਨਕ ਹਥਿਆਰਬੰਦ ਪੁਲਿਸ ਨੇ ਉਸਨੂੰ ਮਾਯਾਵਾਦੀ ਦੇ ਸਥਾਨ ਤੇ ਘੇਰੇ ਵਿਚ ਲੈਕੇ ਗ੍ਰਿਫ਼ਤਾਰ ਕਰ ਲਿਆ। ਉਸਨੂੰ ਖ਼ਤਰਨਾਕ ਇਨਕਲਾਬੀ ਸਮਝ ਕੇ ਜੇਲ੍ਹ ਭੇਜ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਅਦਾਲਤ ਦਾ ਗਠਨ ਕਰਕੇ ਫ਼ਾਂਸੀ ਦੀ ਸਜ਼ਾ ਸੁਣਾ ਦਿੱਤੀ ਗਈ। ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਜੇਲ੍ਹ ਦੀਆਂ ਸਲਾਖਾਂ ਕਟ ਕੇ ਭਾਈ ਹਰਦਿੱਤ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਇਕ ਹੋਰ ਸਾਥੀ ਨਾਲ ਇਥੋਂ ਫ਼ਰਾਰ ਹੋ ਗਿਆ। ਹੁਣ ਉਸਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਸਿੱਧਾ ਭਾਰਤ ਪਹੁੰਚਣ ਦਾ ਸੀ।

ਜਦੋਂ ਉਹ ਜੇਲ੍ਹ 'ਚੋਂ ਫਰਾਰ ਹੋਏ ਤਾਂ ਬਾਹਰ ਬੜੇ ਜ਼ੋਰ ਦਾ ਮੀਂਹ ਪੈ ਰਿਹਾ ਸੀ। ਅਗੇ ਨਦੀ ਸੀ ਜਿਸਨੂੰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਪਾਰ ਕਰਕੇ ਕਿਸੇ ਸਰੱਖਿਅਤ ਟਿਕਾਣੇ ਤੇ ਪਹੁੰਚਣਾ ਸੀ। ਉਹ ਤਿਨੋਂ ਨਦੀ ਦੇ ਕਿਨਾਰੇ ਖੜੀ ਕਿਸ਼ਤੀ ਵਿਚ ਸਆਰ ਹੋ ਗਏ। ਪਰ ਪਲਿਸ ਨੂੰ ਇਨਾਂ ਦੇ ਫ਼ਰਾਰ ਹੋ ਜਾਣ ਦੀ ਸੁਚਨਾ ਮਿਲ ਚਕੀ ਸੀ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਗ਼ਸ਼ਤੀ ਦਸਤੇ ਹਰ ਪਾਸੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਖੋਜ ਵਿਚ ਜੁੱਟ ਗਏ ਸਨ। ਨਦੀ ਨੂੰ ਪਾਰ ਕਰਨ ਤੇਂ ਪਹਿਲਾਂ ਹੀ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਉਸਦੇ ਸਾਥੀਆਂ ਨੂੰ ਗ੍ਰਿਫ਼ਤਾਰ ਕਰ ਲਿਆ ਗਿਆ। ਗਿਫ਼ਤਾਰ ਕਰਕੇ ਮਾਂਡਲੇ ਦੀ ਜੋਲ੍ਹ ਵਿਚ ਲਿਆਂਦਾ ਗਿਆ। ਇੱਥੇ ਇਨਾਂ ਵਿਰੱਧ ਪਹਿਲਾਂ ਮਾਂਡਲੋ ਸਾਜਸ਼ ਕੇਸ ਚਲਾਇਆ ਗਿਆ। ਸਪੈਸ਼ਲ ਕਮਿਸ਼ਨ ਨੇ 27 ਜੁਲਾਈ 1916 ਨੂੰ ਬਾਬੂ ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਉਸਦੇ ਪੰਜ ਸਾਥੀਆਂ- ਚਾਲੀਆ ਰਾਮ. ਵਸ਼ਾਵਾ ਰਾਮ, ਨਰੈਣ ਸਿੰਘ, ਨਰਿੰਜਣ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਪਾਲਾ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਫ਼ਾਂਸੀ ਦੀ ਸਜ਼ਾ ਸੁਣਾਈ। ਦੇਸ਼ ਦੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਮਹਾਨ ਸਪੁਤਾਂ ਨੂੰ 14 ਅਗਸਤ 1916 ਨੂੰ ਮਾਂਡਲੇ ਦੀ ਜੇਲ੍ਹ ਵਿਚ ਫ਼ਾਂਸੀ ਤੇ ਲਟਕਾ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ।

ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਦੇਸ਼ ਪਿਆਰ ਦਾ ਜਜ਼ਬਾ ਕੁੱਟ ਕੁੱਟ ਕੇ ਭਰਿਆ ਹੋਇਆ ਸੀ। ਉਹ ਬੜਾ ਸੂਝਵਾਨ, ਨਿਧੜਕ ਅਤੇ ਧੁਨ ਦਾ ਪੱਕਾ ਨੌਜਵਾਨ ਸੀ। ਉਸਨੇ ਇਕ ਵਾਰ ਦੇਸ਼ ਪਿਆਰ ਦੇ ਰਾਹ ਤੇ ਅਗਾਂਹ ਤੁਰ ਕੇ ਪਿੱਛੇ ਮੁੜਕੇ ਨਹੀਂ ਸੀ ਵੇਖਿਆ ਤੇ ਉਹ ਦੇਸ਼ ਦੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਦੇ ਸੁਪਨੇ ਲੈਂਦਾ ਪਰਦੇਸ ਦੀਆਂ ਜੇਲ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਫ਼ਾਂਸੀ ਦੇ ਤਖ਼ਤੇ ਤੋ ਝਲ ਗਿਆ ਸੀ।

#### 

(Courtesy; Eternal Voice Nov.)

### **ਕਥਾ** 5 ਸਤੰਬਰ, 1912

ਸ੍ਰੀ ਸਤਗੁਰ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਜਦੋਂ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ "ਸੁਖ ਫਲ" ਦੇਣ ਵਾਲਾ ਨਾਮ ਦਾ ਬਿਰਵਾ ਲਗਾ ਦਿੱਤਾ, ਤਦ ਤਰਾਂ ਤਰਾਂ ਦੇ ਹੋਰ ਸਾਮਾਨ ਵੀ ਨਾਲ ਪੈਦਾ ਕੀਤੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਕਰਕੇ 'ਨਾਨਕ ਦੁਖੀਆ ਸਭੁ ਸੰਸਾਰੁ' ਇਸ ਫਲ ਤਕ ਪਹੁੰਚ ਕੇ ਸੁਖੀਆ ਹੋਵੇ, ਇਸਦੀ ਕਦਰ ਪਛਾਣੇ ਤੇ ਹੀਰਾ ਜਨਮ ਜਿੱਤ ਕੇ ਜਾਵੇ, ਕਿਉਂਕਿ ਸੰਸਾਰ ਤੋਂ ਜਿੱਤ ਕੇ ਜਾਣੇ ਲਈ ਹੋਰ ਕੋਈ ਕਰਮ ਲੇਖੇ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦਾ, ਜਿਤਨੇ ਹੋਰ ਕਰਮ ਹਨ ਸਭ ਲੋਕਾਚਾਰ ਹਨ, ਅਰ ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਜਮ ਭੰਨ ਘੱਤਦਾ ਹੈ, ਗੋਬਿੰਦ ਭਜਨ ਬਿਨ ਕਿਸੇ ਕਰਮ ਦੀ ਈਨ ਨਹੀਂ ਮੰਨਦਾ।

ਨਾਮ ਦਾ ਸਮਝ ਵਿਚ ਪੈਣਾ, ਟਿਕਣਾ ਤੇ ਸਾਡਾ ਇਸ ਵਿਚ ਪਰਵਿਰਤ ਹੋਣਾ ਸੌਖਾ ਨਹੀਂ, ਜਨਮ ਜਨਮ ਦੇ ਕਰਮਾਂ ਦੀ ਮੈਲ ਤੇ ਵਿਦ੍ਯਾ ਦੀ ਚਤਰਾਈ ਏਸ ਪਾਸੇ ਰੁਖ ਨਹੀਂ ਕਰਨ ਦੇਂਦੀ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਸਾਰੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਇਸਦੀ ਮਹਿੰਮਾ ਲਿਖੀ ਹੈ, ਅਤੇ ਵਾਹਗੁਰੂ ਦੇ ਗੁਣ ਲਿਖੇ ਹਨ, ਜੋ ਅਸੀ ਸੁਣ ਸੁਣਕੇ, ਪੜ੍ਹ ਪੜ੍ਹਕੇ ਤੇ ਗਾਉਂ ਗਾਉਂਕੇ ਮੈਲ ਤੋਂ ਛੁਟੀਏ ਤੇ ਨਿਰਮਲ ਹੋਕੇ ਨਾਮ ਵਿਚ ਟਿਕ ਜਾਈਏ। ਇਸ ਗੁਣ ਗਾਉਣ ਦੀ ਮਹਿੰਮਾ ਏਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੱਸੀ ਹੈ:-

ਗੁਨ ਗਾਵਤ ਤੇਰੀ ਉਤਰਸਿ ਮੈਲੂ॥ ਬਿਨਸਿ ਜਾਇ ਹੳਮੈ ਬਿਖ ਫੈਲ॥

ਇਸ ਗੁਣ ਗਾਉਣ ਨੇ ਫੇਰ ਦੇ ਢੰਗ ਅਖਤਿਆਰ ਕੀਤੇ, ਕੀਰਤਨ ਤੇ ਕਥਾ। ਕੀਰਤਨ ਵਿਚ ਤਾਂ ਕੇਵਲ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਗਾਇਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਕਥਾ ਵਿਚ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਵ੍ਯਾਖ੍ਯਾ ਤੇਂ ਵੱਖ ਗੁਰਇਤਹਾਸਾਂ ਦਾ ਵਰਣਨ ਬੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਕੀਰਤਨ ਨੇ ਬੀ ਇਤਹਾਸ ਦਾ ਹਿੱਸਾ ਅਪਣੇ ਵਿਚ ਲੈਕੇ ਢਾਢੀਆਂ ਦੀ ਵਾਰਾਂ ਦਾ ਰੰਗ ਲਿਆ ਸੀ, ਅਰ ਚਹੁੰਵਾਂ ਗੱਲਾਂ-ਗੁਰ ਬਾਣੀ ਦੀ ਕਥਾ, ਗੁਰ ਇਤਹਾਸਾਂ ਦੀ ਕਥਾ, ਕੀਰਤਨ ਤੋ ਇਤਹਾਸਕ ਪ੍ਰਸੰਗਾਂ ਦੇ ਗਾਇਨ-ਨੇ ਪੰਥ ਵਿਚ ਸੁਖ ਪਵਿੱਤ੍ਤਾ ਪਰਸਪਰ ਪਿਆਰ ਤੇ ਸ੍ਰਸਤਕਾਰ ਦੇ ਭੂਸ਼ਣ ਬਖਸ਼ਕੇ ਕਲਜ਼ੁਗ ਵਿਚ ਸਤਜ਼ੁਗ ਵਰਤਾ ਦਿੱਤਾ ਸੀ, ਪਰ ਸਮੇਂ ਦੇ ਫੇਰ ਨੇ ਇਤਹਾਸ ਪ੍ਰਸੰਗਾਂ ਦਾ ਗਾਇਨ



(ਢਾਢੀ) ਉਡਾ ਹੀ ਦਿੱਤਾ, ਕੀਰਤਨ ਬਾਕੀ ਹੈ ਸੋ ਕੁਛ ਤਾਂ ਚਲੰਤ ਸੁਰਾਂ ਵਿਚ ਪੈ ਰਿਹਾ ਹੈ ਤੇ ਕੁਛ ਕਥਾ ਨਾਲ ਰਲਕੇ ਅਪਨੀ ਨਿਰੋਲਤਾਈ ਛੱਡ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਬਾਕੀ ਰਹੀ ਕਥਾ ਸੋ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਤਾਂ ਕਿਤੇ ਵਿਰਲੇ ਥਾਂ ਤੇ ਹੀ ਹੁੰਦੀ ਹੋਊ, ਤੇ ਗੁਰ ਇਤਹਾਸਾਂ ਦੀ ਬੀ ਸਫਾ ਉਲਟ ਰਹੀ ਹੈ।

ਅਜ ਅਸਾਂ ਅਪਨੇ ਪਵਿਤ ਗਰ ਇਤਹਾਸਾਂ ਦੀ ਕਥਾ ਪਰ ਕੁਛ ਵੀਚਾਰ ਕਰਨੀ ਹੈ, ਭਾਵੇਂ ਇਹ ਗੱਲ ਠੀਕ ਹੈ ਕਿ ਛੋਟੇ ਛੋਟੇ ਪ੍ਰਸੰਗਾਂ ਅਰ ਗਟਕਿਆਂ ਦੇ ਛਪਣ ਨਾਲ ਘਰੋ ਘਰੀ ਗੁਰ ਇਤਹਾਸਾਂ ਦਾ ਪਰਚਾਰ ਵਧਿਆ ਹੈ, ਅਰ ਉਸ ਨਾਲ ਲਾਭ ਵੀ ਹੋਇਆ ਹੈ, ਪਰ ਜੋ ਗਰਦਆਰਿਆਂ ਧਰਮਸਾਲਾਂ ਵਿਚ ਕਥਾ ਦਾ ਤੀਕਾ ਸੀ ਗਰਦਆਰਿਆਂ ਦੀ ਢਿਲ ਕਰਕੇ ੳਸਦੇ ਘਟਣ ਤੇ ਬੰਦ ਹੋਣ ਨੇ ਹਾਨੀ ਬੀ ਬਹੁਤ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਪੰਥ ਸਰਜੀਤ ਉਹੀ ਹੈ, ਜਿਸਦੇ ਬੰਦਿਆਂ ਵਿਚ ਪਰਸਪਰ ਪਿਆਰ ਹੈ ਤੇ ਜ਼ੇ ਕਦੇ ਪਰਸਪਰ ਕੱਠੇ ਹੋਣ ਦਾ ਸਮਾਗਮ ਹੀ ਨਹੀਂ ਬਣਦਾ ਤਾਂ ਪਿਆਰ ਕੀ ਹੋਣਾ ਹੋਇਆ? ਆਪ ਦੇਖਦੇ ਹੋ ਕਿ ਮਸਲਮਾਨਾਂ ਵਿਚ ਕੌਮੀ ਪਿਆਰ ਹਿੰਦਆਂ ਤੋਂ ਵਧੀਕ ਹੈ। ਉਸਦਾ ਇਕ ਕਾਰਣ ਇਹ ਬੀ ਹੈ ਕਿ ਹਿੰਦੂ ਪੂਜਾ ਘਰੋ ਘਰੀ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਮੁਸਲਮਾਨ ਨਿਮਾਜ਼ ਜਿੱਥੋਂ ਤਕ ਵਾਹ ਲੱਗੇ ਕੱਠੇ ਹੋਕੇ ਪੜਦੇ ਹਨ। ਸਾਡੇ ਸਤਗੁਰਾਂ ਨੇ ਪਰਮੋਸੂਰ ਦਾ ਨਾਮ ਅਰਾਧਨ ਤੇ ਨਿਤਨੇਮ ਤਾਂ ਹਰੇਕ ਪਾਣੀ ਲਈ ਉਸਦੀ ਮੌਜ ਤੇ ਕੱਲੇ ਕੱਲੇ ਹੀ ਰਹਣ ਦਿੱਤਾ, ਪਰ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਤੇ ਸੋਦਰ ਦੇ ਦੋ ਵੇਲੇ ਦੇ ਦੀਵਾਨ ਸਤਸੰਗ ਵਿਚ ਸਾਈਂ ਅਰਾਧਨ ਦੇ ਸਮੇ ਬਨਾਏ। ਏਹ ਦੋਨੋਂ ਵੇਲੇ ਕੰਮਾਂ ਕਾਜਾਂ ਤੋਂ ਵਿਹਲੇ ਹੋਦੇ ਹਨ, ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਰਝੇਵੇਂ ਤੋਂ ਅਟੰਕ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਥੋਹੜੇ ਜਿਹੇ ਉੱਦਮ ਨਾਲ ਆਦਮੀ ਪਹੁੰਚ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇਸਦਾ ਬੜਾ ਲਾਭ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਪਰਸਪਰ ਸਤਸੰਗ ਦਾ ਸ਼ੁਭ ਅਸਰ ਪੈਂਦਾ ਹੈ. ਅਰ ਆਪੋ ਵਿਚ ਏਕਤਾ ਪੈਦਾ ਹੰਦੀ ਹੈ ਤੇ ਭਾਤਰੀ ਭਾਵ

ਦਾ ਪਿਆਰ ਵਧਦਾ ਹੈ। ਇਸਤੋਂ ਵੱਖ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਂ ਦੇ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਰਾਤ ਸਮੇਂ ਧਰਮਸਾਲਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰ ਇਤਹਾਸਾਂ ਦੀ ਕਥਾ ਦਾ ਵਤੀਰਾ ਟੁਰ੍ਹਤਾ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਅੱਜ ਤਕ ਸ੍ਰੀ ਤਖਤ ਅਕਾਲ ਬੁੰਗੇ ਦੇ ਹਜ਼ੂਰ ਰਾਤ ਨੂੰ ਗੁਰ ਇਤਹਾਸਾਂ ਦੀ ਕਥਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਅਰ ਏਸੇ ਕਥਾ ਦੇ ਭੋਗ ਦੇ ਮਗਰੋਂ ਅੰਦਰ ਕੀਰਤਨ ਸੋਹਲੇ ਦਾ ਪਾਠ ਹੋਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੈਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦਾ ਅਸਵਾਰਾ ਹੋਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਤੇਂ ਸਾਫ ਪ੍ਰਗਟ ਹੈ ਕਿ ਕਥਾ ਦੇ ਮਗਰੋਂ ਸੋਹਲੇ ਦੇ ਪਾਠ ਤੇ ਬਿਸ੍ਰਾਮ ਦੀ ਆਗ੍ਹਤਾ ਹੈ!

ਕਿਸੇ ਕੋਮ ਦੇ ਕੋਮੀ ਜੀਵਨ ਲਈ, ਕੋਮ ਤੇ ਕੌਮ ਦੇ ਵੱਡਿਆਂ ਦੇ ਜੀਵਨਾਂ ਦੇ ਜ਼ਿੰਦੇ ਰੱਖਣ ਦੀ ਅਤ ਲੋੜ ਹੈ, ਜਦ ਤਕ ਅਪਨੇ ਇਤਹਾਸ ਦੀ ਸੋਝੀ ਨਹੀਂ, ਤਦ ਤਕ ਦਿਲ ਵਿਚ ਵੱਡੇ ਪਿੱਛੇ ਦਾ ਮਾਨ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਰਹ ਸਕਦਾ। ਆਦਮੀ ਦੀ ਇਕ ਵਿਦ੍ਯਾ ਸਭ ਤੇਂ ਜ਼ਬਰਦਸਤ ਅਪਨੇ ਬਜ਼ਰਗ ਪਿਛੇ ਦੀ ਵਾਕਫੀ ਤੇ ਉਸ ਪਰ ਮਾਨ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਵੱਡਿਆਂ ਦੇ ਗੁਣ, ਉਪਕਾਰ, ਨੋਕੀ, ਜਤ, ਸਤ, ਧਰਮ, ਦਇਆ ਆਦਿਕ ਸਣਕੇ ਅਪਨੇ ਵਿਚ ਅਣਜਾਣੇ ਪਰਵੇਸ਼ ਕਰ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਐਵੇਂ ਸਭ ਗਣ ਸਣੀਂਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਅੱਖਾਂ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਮਿਸਾਲ ਨਾਂ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਅੰਦਰ ਘਰ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ, ਸੋ ਇਸ ਕਥਾ ਦੇ ਤੀਕੇ ਦਾ ਘਟ ਜਾਣਾ ਕੌਮੀ ਜੀਵਨ ਦਾ ਇਕ ਭਾਰਾ ਆਧਾਰ ਘਟ ਜਾਣਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ਕਿ ਹਰ ਧਰਮਸਾਲਾ ਦੇ ਭਾਈ ਜੀ ਅਪਨੇ ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ ਵਿਚ ਕਥਾ ਦਾ ਤੀਕਾ ਢਿੱਲਾ ਨਾ ਪੈਣ ਦੇਣ।

ਸਾਡੇ ਪੰਥ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਹਿੱਸਾ ਅਨਪੜ੍ਹਾਂ ਦਾ ਹੈ, ਜੋ ਆਪ ਇਤਹਾਸ ਨਹੀਂ ਪੜ੍ਹ ਸਕਦੇ, ਅਰ ਅਨੇਕਾਂ ਐਸੇ ਸਿੱਖ ਹਨ ਜੋ ਸਤਗਰਾਂ ਦੇ ਅਮੋਲਕ ਜੀਵਨ ਵਿਥਿਆ ਦੇ ਸਣਨੋਂ ਵਿਰਵੇ ਰਹ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਜੇਕਰ ਕਥਾ ਦਾ ਤਰੀਕਾ ਬੰਦ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਤਾਂ ਇਹ ਸਾਰਾ ਹਿੱਸਾ ਪੰਥ ਦਾ ਵਿਰਵਾ ਰਹ ਜਾਏਗਾ, ਅਰ ਇਸੇ ਗੱਲ ਦੇ ਘਟ ਜਾਣ ਦਾ ਪਰਤੱਖ ਅਸਰ ਤਕ ਲਵੋ ਕਿ ਸਿੱਖਾਂ ਦੇ ਬੱਚੇ ਅਰ ਪਿੰਡਾਂ ਦੇ ਵਾਸੀ ਤਰਾਂ ਤਰਾਂ ਦੇ ਕਸੰਗਾਂ ਵਿਚ ਹਨ, ਅਰ ਅੰਨ੍ਯਮਤਾਂ ਵਿਚ ਭਟਕ ਰਹੇ ਤੋ ਅੰਨ੍ਯ ਤੀਰਥਾਂ ਪਰ ਰਲ ਰਹੇ ਹਨ। ਹੋਰ ਮਤਾਂ ਦੇ ਸਾਧੂਆਂ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਹਿੱਸਾ ਅਪਨੇ ਇਤਹਾਸ ਤੋਂ ਅਗ੍ਹਾਤ ਸਿਖ ਨੌਜਵਾਨਾਂ ਦਾ ਹੈ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅਪਨੇ ਭਾਰੇ ਪਿੱਛੇ ਦੀ ਖਬਰ ਨਾਂ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਮਨ ਗੁਂਤਾਨ ਤੇ ਮਾਨ ਤੋਂ ਖਾਲੀ ਹੈ, `ਜਿਸ ਲਾਈ ਗੱਲੀਂ, ਓਸੇ ਨਾਲ ੳਠ ਚੱਲੀ ਵਾਲਾ ਹਿਸਾਬ ਹੋਂਦਾ ਹੈ।

(ਬਾਕੀ ਪੰਨਾ 12 ਤੇ)

ਖਾਲਸਾ ਸਮਾਚਾਰ, ਨਵੀਂ ਦਿੱਲੀ ੧੬-੨੨ ਅਗਸਤ, ੨੦੧੨



୧ଟି



# ਸੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼

[ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਅੰਗ-੪੧੯, ਸੰਥਯਾ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ, ਅੰਗ-੨੬੩੧] ਆਸਾ ਮਹਲਾ ੧, ਅਸਟਪਦੀ-੧੪

ਮੁਲ

ਅਰਥ

| ਚਾਰੇ ਕੁੰਡਾ ਢੂਢੀਆ ਕੋ ਨੀਮੀ ਮੈਡਾ॥ ਜੇ ਤੁਧੁ<br>ਭਾਵੈ ਸਾਹਿਬਾ ਤੂ ਮੈ ਹਉ ਤੈਡਾ॥੧॥                | ਚਾਰੋਂ ਦਿਸ਼ਾ (ਭਾਵ ਸਾਰਾ ਸੰਸਾਰ) ਭਾਲਿਆ ਹੈ ਕੋਈ ਮੇਰਾ ਨਹੀਂ ਹੈ।ਹੇ ਸਾਹਿਬ! ਮੈਂ<br>ਤੇਰਾ (ਦਾਸ) ਹਾਂ, ਤੂੰ ਮੇਰਾ (ਸਾਹਿਬ) ਹੈਂ, (ਪਰ ਤਾਂ ਇਹ ਗੱਲ ਬਣਦੀ ਹੈ) ਜੇ ਤੈਨੂੰ ਭਾ<br>  ਜਾਵੇ (ਮੇਰਾ ਦਾਸਾ ਭਾਵ)॥੧॥                                                                                                                                                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ਦਰੁ ਬੀਭਾ ਮੈ ਨੀਮਿ੍ ਕੋ ਕੈ ਕਰੀ ਸਲਾਮੁ॥<br>ਹਿਕੋ ਮੈਡਾ ਤੂ ਧਣੀ ਸਾਚਾ ਮੁਖਿ ਨਾਮੁ॥<br>੧॥ਰਹਾਉ॥     | (ਤੈਥੋਂ ਛੁਟ) ਮੇਰੇ ਲਈ ਦੂਸਰਾ ਦਰ ਕੋਈ (ਹੋਰ) ਹੈ ਹੀ ਨਹੀਂ (ਤਾਂ ਮੈਂ) ਕਿਸ ਨੂੰ (ਤੇਰੇ ਸਿਵਾ)<br>ਸਲਾਮ ਕਰਾਂ। ਮੇਰਾ ਤਾਂ ਤੂੰ ਹੀ ਇਕੋ ਮਾਲਕ ਹੈਂ, (ਜਿਸ ਦਾ) ਸੱਚਾ ਨਾਮ (ਹਰ ਵੇਲੇ<br>ਮੇਰੇ) ਮੂੰਹ ਵਿਚ ਹੈ। (ਭਾਵ ਜਿਸ ਨੂੰ ਸਿਮਰਦਾ ਹਾਂ)॥੧॥ਰਹਾਉ॥                                                                                                                                                                                                                            |
| ਸਿਧਾ ਸੇਵਨਿ ਸਿਧ ਪੀਰ ਮਾਗਹਿ ਰਿਧਿ<br>ਸਿਧਿ॥ ਮੈ ਇਕੁ ਨਾਮੁ ਨ ਵੀਸਰੈ ਸਾਚੇ ਗੁਰ<br>ਬੁਧਿ॥੨॥        | (ਕਈ) ਸਿੱਧਾਂ (ਪੀਰਾਂ) ਨੂੰ ਸੇਂਵਦੇ ਹਨ (ਕਿ ਆਪ) ਸਿਧ ਪੀਰ (ਬਣ ਜਾਈਏ, ਤੇ<br>ਕਈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ) ਰਿਧੀਆਂ ਸਿਧੀਆਂ (ਦਾਨ ਵਜੋਂ) ਮੰਗਦੇ ਹਨ (ਭਾਵ ਕਿ ਅਮੀਰ ਬਣ<br>ਜਾਈਏ; ਪਰ) ਮੈਨੂੰ ਸੱਚੇ ਗੁਰੂ ਨੇ (ਇਕੋ) ਬੁੱਧੀ ਦਿੱਤੀ ਹੈ (ਕਿ ਮੈਨੂੰ) ਤੇਰਾ 'ਇਕ ਨਾਮ'<br>(ਕਦੇ) ਨਾ ਭੁੱਲੇ॥੨॥                                                                                                                                                                                                    |
| ਜੋਗੀ ਭੋਗੀ ਕਾਪੜੀ ਕਿਆ ਭਵਹਿ ਦਿਸੰਤਰ॥<br>ਗੁਰ ਕਾ ਸਬਦੁ ਨ ਚੀਨ੍ਹੀ ਤਤੁ ਸਾਰੁ ਨਿਰੰਤਰ<br>॥੩॥       | ਜੋਗੀ (ਤੇ ਠਾਕੁਰਾਂ ਨੂੰ ਭੋਗ ਲੁਆਕੇ ਸੀਤ ਆਪ) ਭੋਗਣ ਵਾਲੇ ਤੇ ਕਾਪੜੀ ਦੇਸਾਂ ਦੇਸਾਂਤ੍ਰਾਂ<br>ਵਿਚ ਕੀ ਫਿਰ ਰਹੇ ਹਨ (ਭਾਵ ਬ੍ਰਿਥਾ ਫਿਰ ਰਹੇ ਹਨ) ਜਦ ਕਿ (ਓਹ ਗੁਰੂ) ਦੇ ਸ਼ਬਦ<br>(ਉਪਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਅਤੇ ਉਸ ਉਪਦੇਸ਼ ਨਾਲ) ਲਗਾਤਾਰੀ (ਤੌਰ ਤੇ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਣ ਵਾਲੇ) ਤਤ<br>ਸਾਰ (ਭਾਵ ਵਾਹਿਗੁਰੂ) ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਪਛਾਣਦੇ॥੩॥                                                                                                                                                                        |
| ਪੰਡਿਤ ਪਾਧੇ ਜੋਇਸੀ ਨਿਤ ਪੜ੍ਹਹਿ ਪੁਰਾਣਾ॥<br>ਅੰਤਰਿ ਵਸਤੁ ਨ ਜਾਣਨੀ ਘਟਿ ਬ੍ਰਹਮੁ ਲੁਕਾਣਾ<br>॥੪॥    | ਪੰਡਤ ਪਾਂਧੇ ਤੇ ਜੋਤਸ਼ੀ (ਕਹਾਉਣ ਵਾਲੇ ਚਾਹੋ) ਪੁਰਾਣਾਂ ਨੂੰ ਸਦਾ ਪੜ੍ਹਦੇ (ਪੜ੍ਹਾਉਂਦੇ) ਰਹਿੰਦੇ<br>ਹਨ, (ਪਰ ਓਹ) ਆਪਣੇ ਅੰਦਰ ਦੀ ਵਸਤੂ-ਬ੍ਰਹਮ-ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਜਾਣਦੇ ਜੋ ਦਿਲ ਦੇ ਅੰਦਰ<br>ਲੁਕਿਆ ਬੈਠਾ ਹੈ॥੪॥                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ਇਕਿ ਤਪਸੀ ਬਨ ਮਹਿ ਤਪੁ ਕਰਹਿ ਨਿਤ<br>ਤੀਰਬ ਵਾਸਾ॥ ਆਪੁ ਨ ਚੀਨ੍ਹਿ ਤਾਮਸੀ<br>ਕਾਹੇ ਭਏ ਉਦਾਸਾ॥੫॥     | ਇਕ ਤ੫ੱਸ੍ਰੀ ਹੋਕੇ ਬਨਾਂ ਵਿਚ (ਬੈਠੇ) ਤ੫ ਕਰਦੇ ਹਨ, (ਇਕ) ਸਦਾ ਲਈ ਤੀਰਥਾਂ<br>ਤੇ ਜਾ ਵਸਦੇ ਹਨ; ਏਹ ਤਾਮਸੀ (ਬ੍ਰਿਤੀ ਵਾਲੇ) ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, (੫ਰ) ਆਪੇ ਨੂੰ ਨਹੀਂ<br>ਪਛਾਣਦੇ, (ਭਾਵ ਆਤਮ ਵਸਤੂ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਸਿਆਣਦੇ; ਕੋਈ ਪੁੱਛੇ ਏਹ ਘਰਾਂ ਤੋਂ) ਉਦਾਸੀ<br>ਕਿਸ ਲਈ ਹੋਏ ਸਨ?॥੫॥                                                                                                                                                                                                       |
| ਇਕਿ ਬਿੰਦੁ ਜਤਨ ਕਰਿ ਚਾਖਦੇ ਸੇ ਜਤੀ<br>ਕਹਾਵਹਿ॥ ਬਿਨੁ ਗੁਰ ਸਬਦ ਨ ਛੂਟਹੀ ਭ੍ਰਮਿ<br>ਆਵਹਿ ਜਾਵਹਿ॥੬॥ | ਇਕ (ਆਪਣੇ) ਬੀਰਜ ਨੂੰ ਜਤਨਾਂ ਨਾਲ ਰੋਕ ਰੋਕਕੇ ਰਖਦੇ ਹਨ ਓਹ ਜਤੀ ਕਹਾਉਂਦੇ ਹਨ,<br>(ਪਰ ਓਹ ਬੀ) ਗੁਰੂ ਦੇ ਸ਼ਬਦ ਤੋਂ ਵਿਹੁਣੇ (ਰਹਿਣ ਕਰਕੇ) ਛੁਟਕਾਰਾ (ਮੁਕਤੀ) ਨਹੀਂ<br>ਪਾਉਣਗੇ, (ਸਗੋਂ) ਭ੍ਰਮ ਵਿਚ (ਰਹਿਣੇ ਕਰਕੇ) ਜੰਮਦੇ ਮਰਦੇ ਰਹਿਣਗੇ॥੬॥                                                                                                                                                                                                                                    |
| ਇਕਿ ਗਿਰਹੀ ਸੇਵਕ ਸਾਧਿਕਾ ਗੁਰਮਤੀ<br>ਲਾਗੇ॥ ਨਾਮੁ ਦਾਨੁ ਇਸਨਾਨੁ ਦ੍ਰਿੜੁ ਹਰਿ<br>ਭਗਤਿ ਸੁ ਜਾਗੇ॥੭॥  | ਇਕ ਗ੍ਰਹਿਸਤੀ ਹਨ (ਪਰ ਓਹ) ਗੁਰੂ ਦੀ (ਦਿੱਤੀ) ਮਤਿ (ਦੀ ਕਮਾਈ) ਵਿਚ ਲੱਗ ਪਏ<br>ਹਨ (ਤੇ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੇ) ਸੇਵਕ (ਤੇ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਲਈ) ਸਾਧਨਾਂ ਦੇ ਕਰਨੇ ਵਾਲੇ ਹੋ ਰਹੇ ਹਨ।<br>[ਕੀਕੂੰ? ਉੱਤਰ: ] (ਉਹ) ਨਾਮ ਦਾਨ ਤੇ ਇਸ਼ਨਾਨ ਵਿਚ ਦ੍ਰਿੜ ਹੋ ਰਹੇ ਹਨ, (ਇਸ ਦ੍ਰਿੜਤਾ<br>ਨਾਲ ਓਹ) ਹਰੀ ਦੀ ਭਗਤੀ ਵਿਚ ਜਾਗ ਉਠੇ ਹਨ॥੭॥                                                                                                                                                                           |
| ਗੁਰ ਤੇ ਦਰੁ ਘਰੁ ਜਾਣੀਐ ਸੋ ਜਾਇ ਸਿਞਾਣੈ॥<br>ਨਾਨਕ ਨਾਮੁ ਨ ਵੀਸਰੈ ਸਾਚੇ ਮਨੁ ਮਾਨੈ॥<br>੮॥੧੪॥      | (ਸਿੱਟੇ ਦੀ ਗੱਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ) ਗੁਰੂ ਤੋਂ ਦਰ (ਨਿਜ ਸਰੂਪ ਤੇ) ਘਰ (ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦਾ ਸਰੂਪ)<br>ਜਾਣ ਲਈਦਾ ਹੈ। (ਜੋ ਇਉਂ ਜਾਣ ਲੈਂਦਾ ਹੈ) ਉਹ (ਅੱਗੇ) ਜਾਕੇ (ਬੀ ਦਰ ਘਰ ਨੂੰ)<br>ਸਿਞਾਣਦਾ ਹੈ (ਭਾਵ ਜੀਉਂਦੇ ਤੇ ਮੋਏ ਦੋਹਾਂ ਹਾਲਤਾਂ ਵਿਚ ਓਹ ਆਤਮਾ ਤੇ ਪਰਮਾਤਮਾ<br>ਨੂੰ ਸਿਆਣਦਾ ਹੈ)।ਹੇ ਨਾਨਕ! (ਜਿਸ ਨੂੰ) ਨਾਮ ਨਹੀਂ ਭੁੱਲਦਾ (ਉਸ ਦਾ) ਮਨ ਸੱਚੇ ਨੂੰ<br>ਮੰਨ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। (ਭਾਵ ਨਾਮ ਵਾਲਾ ਨਾਮੀ ਵਿਚ ਮਨਨਸ਼ੀਲ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਅਰਥਾਤ ਸੱਚੇ<br>ਦੀ ਲੱਖਤਾ ਵਿਚ ਪਹੁੰਚ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜੋ ਫੇਰ 'ਨਾ ਮਨਨ' ਵਿਚ ਕਦੇ ਆ ਨਹੀਂ ਸਕਦੀ)॥੮॥ |

'KHALSA SAMACHAR' New Delhi. Office of Posting NDGPO-110001 (Thursday-Friday)R.No.50825/90DL(ND)-11/6035/2012-13-14Published & printed by Dr.J.S. Neki on behalf of Bhai Vir Singh Sahitya Sadan, Bhai Vir Singh Marg, Gole Market, New Delhi-1100 01 and<br/>printed at Print Media, 1331 Chowk Sangatrashan, Paharganj, New Delhi.<br/>Editor Dr. J.S. Neki. Phone 011-23363510, Email:info@bvsss.orgwww.bvsss.orgਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਸਾਹਿਤ ਸਦਨ, ਨਵੀਂ ਦਿੱਲੀ ਵਲੋਂ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਕ ਤੇ ਛਾਪਕ ਡਾ.ਜਸਵੰਤ ਸਿੰਘ ਨੇਕੀ ਨੇ ਪ੍ਰਿੰਟ ਮੀਡੀਆ, 1331 ਚੱਕ ਸੋਗਤਰਾਸ਼ਾ, ਪਹਾੜ ਗੇਜ, ਨਵੀਂ ਦਿੱਲੀ-55 ਤੋਂ ਛਪਵਾਇਆ।<br/>ਸੰਪਾਦਕ: ਡਾ.ਜਸਵੰਤ ਸਿੰਘ ਨੇਕੀ - ਇੰਖਕਾਂ ਦੇ ਨਿਜੀ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨਾਲ ਸੰਪਾਦਕ ਦਾ ਸਹਿਮਤ ਹੋਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ]

### ੧੦੦ ਸਾਲ ਪਹਿਲਾਂ

ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਸੁਖੀ ਜੀਉੜੇ ਰਹਣਾ, ਆਲਸ, ਐਸ਼, ਤੇ ਬੇਗਮਰਾਹੀ ਵਧ ਰਹੀ ਹੈ, ਅਰ ਹਰ ਕੋਈ ਝੁਠੀ ਖੁਸ਼ੀ ਦੇ ਮਗਰ ਹੈ, ਪਰ ਜੋ ਰਸ ਸੱਚੇ ਸਤਗਰ ਦੇ ਦੱਸੇ ਮਨ ਦੇ ਏਕਾਗ ਹੋਣ ਤੋਂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਓਸ ਪਾਸੇ ਰੁਖ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਇਸ ਗੱਲ ਦੇ ਦੂਰ ਕਰਨੇ ਲਈ ਬੀ ਕਥਾ ਬੜੀ ਗਣਕਾਰ ਹੈ। ਕੋਈ ਲੋਕ ਬੀਕ ਅਰਥਾਂ ਯਾ ਉੱਚੇ ਕੀਰਤਨ ਦੇ ਭਾਵ ਨਾ ਸਮਝ ਸ਼ੱਕਣ ਕਰਕੇ ਧਰਮ ਵਿਚ ਰਸ ਪਤੀਤ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ. ਜੇਕਰ ਕਥਾ ਦਾ ਸਿਲਸਿਲਾ ਜਾਰੀ ਹੋਵੇ, ਹਰ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਮੌਕਿਆ ਮਿਲੇ ਤਾਂ ਰਸਦਾਇਕ ਪਸੰਗਾਂ ਅਰ ਬੀਤ ਚਕੇ ਵਾਕ੍ਯਾਤ ਤੇ ਹੋ ਚੁਕੀਆਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀਆਂ ਦੇ ਸਾਕੇ ਸੁਣ ਸੁਣਕੇ ਰਸ ਨਾਲ ਉਨਾਂ ਵਿਚ ਲੱਗੇ। ਇਤਹਾਸ ਦਾ ਸੁਣਨਾ ਤੇ ਫੇਰ ਸਿਖ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਂ ਦੇ ਪਵਿਤ ਜੀਵਨ ਚਰਿਤਾਂ ਦਾ ਸੁਣਨਾ ਇਕ ਪਰਮ ਰਸਦਾਇਕ ਵਸਤ ਹੈ, ਇਤਹਾਸ ਵਿਚ ਜੋ ਸਤੇ ਰਸ ਹੈ ਉਹ ਸੋਤਿਆਂ ਨੂੰ ਏਸਦੇ ਸੁਣਨ ਵਿਚ ਆਪ ਤੇਂ ਆਪ ਲਗਾਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਏਸ ਤਰਾਂ ਲੱਗਿਆਂ ਜੋ ਉਤਮ ਉਪਦੇਸ਼, ਉੱਚੇ ਨਮਨੇ ਤੇ ਆਦਰਸ਼ ਅੱਖਾਂ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਆਉਂਦੇ ਹਨ, ਮਨ ਨੂੰ ਭਲਤਾਈ ਤੇ ਉਤਸ਼ਾਹ ਨਾਲ ਭਰੀ ਜਾਂਦੇ ਹਨ. ਅਰ ਸਣਨੇ ਵਾਲਾ ਸਤੇ ਹੀ ਗੁਰੂ ਚਰਨਾਂ ਦਾ ਪੇਮੀ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜਦ ਗਰ ਚਰਨਾਂ ਦੀ ਪੀਤ, ਸਤਗਰ ਦੀ ਉੱਚੀ ਵਡਿਆਈ ਘਰ ਕਰ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਤਦ ਸਤਗੁਰ ਦੀ ਸਿਖ੍ਯਾ, ਕੀਰਤਨ ਆਦਿ ਵਿਚ ਅਪਨੇ ਅੰਦਰ ਦੇ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਲੱਗਦਾ ਹੈ, ਅਰ ਪਰਨ ਆਤਮ ਲਾਭ ਉਠਾਂਦਾ ਹੈ। ਸੌ ਵਿਚੋਂ ਨੱਬੇ ਸਿਖ ਐਸੇ ਆਪ ਨੂੰ ਮਿਲਨਗੇ ਜੋ ਆਖਣਗੇ ਕਿ ਸਤਗਰ ਦੇ ਫਲਾਣੇ ਚਰਿੱਤ ਯਾ ਅਮੁਕੇ ਵਾਕਿਆ ਦੇ ਸੁਣਨੇ ਨਾਲ ਮੇਰੀ ਰਹ ਨੇ ਪਲਟਾ ਖਾਧਾ ਅਰ ਮੈਂ ਔਗੁਣ ਛੱਡੇ ਤੇ ਸਿੱਖੀ ਵਿਚ ਪਰਵਿਰਤ ਹੋਇਆ ਸਾਂ। ਇਹ ਸਾਡੇ ਵੱਡਿਆਂ ਦਾ ਇਤਹਾਸ ਹੀ ਹੈ ਕਿ ਜਿਸ

## ਭਗਤ ਪੂਰਨ ਸਿੰਘ ਦੇ ਬਰਸੀ ਸਮਾਗਮ ਮੌਕੇ ਐਸ.ਪੀ.ਐਸ. ਉਬਰਾਏ ਤੇ ਭਾਈ ਗੁਰਮੇਜ਼ ਸਿੰਘ ਦਾ

'ਭਗਤ ਪਰਨ ਸਿੰਘ ਮਾਨਵ ਸੇਵਾ ਪੁਰਸਕਾਰ' ਨਾਲ ਸਨਮਾਨ ਬੇਸਹਾਰਿਆਂ, ਅਪਾਹਜਾਂ ਤੇ ਮੰਦਬਧੀਆਂ ਲਈ ਕਾਇਮ ਸੰਸਥਾ 'ਪਿੰਗਲਵਾੜਾ' ਦੇ ਬਾਨੀ ਭਗਤ ਪਰਨ ਸਿੰਘ ਦੀ 20ਵੀਂ ਬਰਸੀ ਦੇ ਸੰਬੰਧ `ਚ ਪਿੰਗਲਵਾੜਾ ਸੰਸਥਾ ਵਲੋਂ ਕਰਵਾਏ ਗਏ ਸਮਾਗਮ'ਚ ਪਹਿਲਾਂ ਸ਼੍ਰੀ ਗਰ ਗੋਬ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਰੱਖੇ ਅਖੰਡ ਪਾਠ ਦਾ ਭੋਗ ਪਿਆ। ਮਗਰੋਂ ਸੰਸਥਾ ਦੇ ਜਥੇ ਅਤੇ ਭਾਈ ਰਣਧੀਰ ਸਿੰਘ ਦੇ ਜਥੇ ਨੇ ਗਰਬਾਣੀ ਦਾ ਰਸਭਿੰਨਾ ਕੀਰਤਨ ਕੀਤਾ। ਇਸ ਮੌਕੇ ਬੋਲਦਿਆਂ ਸੰਸਥਾ ਦੀ ਮੱਖੀ ਡਾ. ਇੰਦਰਜੀਤ ਕੌਰ ਨੇ ਸੰਸਥਾ ਵਲੋਂ ਮਨੱਖਤਾ ਦੀ ਭਲਾਈ ਲਈ ਕੀਤੇ ਜਾ ਰਹੇ ਕੰਮਾਂ ਬਾਰੇ ਚਾਨਣਾ ਪਾਇਆ। ਸੇਵਾ-ਪੰਜ ਭਗਤ ਪਰਨ ਸਿੰਘ ਦੀ ਮਨੁੱਖਤਾ ਪਤੀ ਕੀਤੀ ਸੇਵਾ ਤੇ ਇਸੇ ਲੜੀ 'ਚ ਸੀ ਅਕਾਲ ਤਖਤ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਾਬਕਾ ਜਥੇਦਾਰ ਗਿ. ਜੋਗਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਵੇਦਾਂਤੀ ਅਤੇ ਅਖੰਡ ਕੀਰਤਨੀ ਜਥਾ ਇੰਟਰਨੈਸ਼ਨਲ ਦੇ ਮੁਖੀ ਗਿ. ਬਲਦੇਵ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਅਮਰਾਵਤੀ ਤੋਂ ਪਹੁੰਚੇ ਭਗਵੰਤ ਸਿੰਘ ਦਲਾਵਰੀ ਨੇ ਵੀ ਆਪਣੇ ਵਿਚਾਰ ਰਖੇ। ਇਸ ਮੋਕੇ ਉਘੀਆਂ ਸ਼ਖਸੀਅਤਾਂ ਵਲੋਂ ਦੁਬਈ ਵਾਸੀ ਐਸ. ਪੀ. ਐਸ. ਉਬਰਾਏ ਅਤੇ ਸ੍ਰੀ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਾਬਕਾ ਹਜੂਰੀ ਰਾਗੀ ਭਾਈ ਗੁਰਮੇਜ ਸਿੰਘ ਨੂੰ 'ਭਗਤ ਪੁਰਨ ਸਿੰਘ ਮਾਨਵ ਸੇਵਾ ਪੁਰਸਕਾਰ' ਨਾਲ ਸਨਮਾਨਤ ਕੀਤਾ ਗਿਆ। ਨੇਤਰਹੀਣ ਭਾਈ ਗਰਮੇਜ ਸਿੰਘ ਨੇ ਸੀ ਗਰ ਗੋਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ 18 ਜਿਲਦਾਂ ਵਿਚ ਬਰੇਲ ਲਿਪੀ ਵਿਚ ਲਿਪੀਅੰਤਰਣ ਕਰਨ ਅਤੇ ਸੀ ਐਸ. ਐਸ. ਉਬਰਾਏ ਨੇ ਦੁਬਈ ੇਚ 17 ਪੰਜਾਬੀ ਨੌਜਵਾਨਾਂ ਨੂੰ ਮੋਤ ਦੇ ਮੂਹ ੇਚੋਂ ਬਚਾਉਣ ਲਈ ਕੀਤੇ ਉਪਰਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਧਿਆਨ 'ਚ ਰਖਦਿਆਂ ਇਹ ਸਨਮਾਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਅਪਾਹਜ਼ਾਂ ਦੇ ਰਾਖੇ, ਵਾਤਾਵਰਨ ਪ੍ਰੇਮੀ, ਚਿੰਤਕ, ਲੇਖਕ ਭਗਤ ਪੂਰਨ ਸਿੰਘ ਦਾ ਇਹ ਬਰਸੀ ਸਮਾਗਮ ਹਰ ਆਮ-ਖਾਸ ਲਈ ਇਕ ਵੱਡਾ ਪ੍ਰੇਰਣਾ ਸਰੋਤ ਹੀ ਨਹੀਂ ਚੇਤਨਾ ਸਰੋਤ ਵੀ ਬਣਿਆ।

ਕਰਕੇ ਗੈਰ ਕੌਮਾਂ ਬੀ ਸਾਡਾ ਸਤਕਾਰ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਜੇਕਰ ਅਸਾਂ ਅਪਨੇ ਇਤਹਾਸ ਦੇ ਪਰਚਾਰ ਦਾ ਇਹ ਕਥਾ ਵਾਲਾ ਤ੍ਰੀਕਾ ਬੰਦ ਕਰ ਦਿਤਾ ਯਾ ਬੰਦ ਹੋਣ ਦਿੱਤਾ ਤਾਂ ਸਾਡੀਆਂ ਇਸਤ੍ਰੀਆਂ, ਤੇ ਅੱਗੋਂ ਵੱਡੀ ਹੋਣ ਵਾਲੀ ਸੰਤਾਨ ਅਰ ਪੰਥ ਦੇ ਕਿਰਤੀ ਹਿੱਸੇ ਦਾ ਸਾਰਾ ਤਅੱਲਕ ਇਤਹਾਸ ਨਾਲੋਂ ਟੁੱਟ ਜਾਏਗਾ, ਅਰ ਐਸਾ ਹੋਣੇ ਤੇ ਕੇਵਲ ਨਾਮ ਧ੍ਰੀਕ ਸਿੱਖੀ ਰਹ ਜਾਏਗੀ। ਸਿੱਖੀ ਦਾ ਗੁਣ, ਲਾਭ, ਉਤਸ਼ਾਹ, ਪਿਆਰ ਤੇ ਨਿੱਗਰ ਜੋੜ ਗੁੰਮ ਹੋ ਜਾਏਗਾ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਅਤ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ਕਿ ਹਰ ਧਰਮਸਾਲਾ ਵਿਚ, ਹਰ ਜਗਾ ਜਿੱਥੇ ਕੁਛ ਸਿਖ ਰਹਿੰਦੇ ਹੋਨ, ਕੋਈ ਵਕਤ ਐਸਾ ਹੋਵੇ ਕਿ ਜਿਸ ਵੇਲੇ ਬੈਠਕੇ ਸਾਰੇ ਭਰਾ, ਭੈਣਾਂ ਤੇ ਬੱਚੇ, ਚਾਹੇ ਅਧਾ ਘੰਟਾ ਹੀ ਰੋਜ਼ ਹੋਵੇ, ਪਰ ਸਤਗੁਰ ਦੇ ਇਤਹਾਸ ਸੁਣਨ।

ਸੂਰਜ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਕਠਨ ਪੁਸਤਕ ਨਹੀਂ, ਥੋਹੜੇ ਹੀ ਦਿਨਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਭਰਾ ਇਸਦੇ ਅਰਥ ਸਿਖ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਅਰ ਅਪਨੇ ਵੀਰਾਂ ਨੂੰ ਸੁਣਾਨ ਦੀ ਸੇਵਾ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਅਸੀਂ ਆਸ ਕਰਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਸਾਰੇ ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ, ਡੇਰਿਆਂ, ਧਰਮਸਾਲਾਂ, ਠਿਕਾਣਿਆਂ ਦੇ ਸੇਵਕ, ਸੰਤ, ਮਹੰਤ, ਅਰ ਸਿੰਘ ਸਭਾਵਾਂ ਦੇ ਸੇਵਕ ਖਾਸ ਧਿਆਨ ਏਸ ਪਾਸੇ ਦੇਣਗੇ, ਅਰ ਗੁਰ ਇਤਹਾਸਾਂ ਦੀ ਕਥਾ ਦੀ ਸ਼ੁਭ ਰੀਤ ਦੀ ਕਾਮਯਾਬੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰਯਤਨ ਕਰਨਗੇ।

🔄 ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ

ਖਾਲਸਾ ਸਮਾਚਾਰ, ਨਵੀਂ ਦਿੱਲੀ ੧੬−੨੨ ਅਗਸਤ, ੨੦੧੨